



وزارة الأوقاف والشئون الإسلامية  
سلسلة ثقافتك الإسلامية

٤

# الفِكْرُ الْجَرَى

## دراسة نقدية

تأليف  
أنور سجندى

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

حقوق الطبع محفوظة  
وزارة الأوقاف والشئون الإسلامية

الطبعة الأولى

١٤٠٧ هجرية

١٩٨٧ ميلادية

المؤلف  
أنور الجندي

- باحث إسلامي يعمل في حقل الدعوة الإسلامية منذ عام ١٩٤٦ ومن أوائل الصحفيين الإسلاميين.
- عمل بالصحافة العامة ثم في الصحافة الإسلامية وكتب فصولاً في مختلف مجالات العالم الإسلامي.
- اشترك في عديد من المؤتمرات الإسلامية التي عقدت في الرياض — الجزائر — المغرب — جاكارتا — مكة المكرمة.
- دعى إلى المحاضرة والزيارة في جامعات الإمام محمد بن سعود وجامعة العين بالإمارات.
- قدم موسوعة (مقدمات العلوم والمناهج) في عشر مجلدات طبع منها حتى الآن ثمان مجلدات.
- له عشرات الكتب في مجال الأدب والعلوم الإسلامية.
- كان الموضوع الرئيسي الذي أولاً اهتماماً منذ أكثر من أربعين عاماً ودرس كتابه ودعاته و مختلف قضاياه هو «الغزو الفكري والتغريب».
- ولد عام ١٩١٧ في مدينة دريوط من أعمال محافظة أسيوط (جمهورية مصر العربية).



## آفاق البحث

- الباب الأول : الفكر الغربي قبل الإسلام .
- الباب الثاني : بين الأديان السماوية والفلسفات .
- الباب الثالث : المواجهة مع الفكر الغربي .
- الباب الرابع : طاقة جديدة من النور .
- الباب الخامس : ماذا يرى مفكرو الغرب في حضارتهم .
- الباب السادس : ماذا يرى مفكرو الغرب في عقيدتهم .
- خاتمة : تساقط أوراق الخريف .



بسم الله الرحمن الرحيم

## مدخل إلى البحث

لقد أصبح من الضروري على الأمة الإسلامية قبل نهاية العقد الأول من القرن الخامس الهجري أن تحدد موقفها من الفكر الغربي والحضارة الغربية تماماً بعد أن مرت معهما بمراحل متعددة أبرزها الانهيار والتبعية ثم العودة إلى الذات والتماس المنابع واكتشاف فساد نظرية الولاء وضرورة الانعتاق والتحرر وقد جاءت الأحداث عاملة على وضع المسلمين على طريق الأصالة بعد أن خدعهم فكرة الولاء والتبعية وترتب عليها هزيمتهم واحتوايهم وحصارهم وسقوط أعز درة من تاريخ وجودهم الإسلامي وهي القدس مسرى رسول الله ﷺ والقبلة الأولى في أيدي أعدى أعداء الإنسانية (يهود) وقد دارت في هذه الفترة ١٩٤٨ — ١٩٦٤ محاورات واسعة بين المسلمين قادها أعلامهم ومشفقيهم من أجل العودة إلى المنابع بعد أن كشفت لهم الأحداث زيف الانطلاق في طريق الولاء والتبعية وبعد أن فشلت كلا الأيدلوجيين (الليبرالية والماركسيّة) في تحقيق الهدف الأساسي وهو قدرة الأمة الإسلامية على امتلاك ارادتها واستعادة حركتها واستئناف حضارتها وإقامة مجتمعها الرباني والانطلاق لتبلغ رسالة التوحيد الخالص للعالمين

وتحrir البشرية من أسر الوثنية وعبودية الفرد وانحراف الناس من ضيق الدنيا إلى سعة الآخرة وقد تابعنا هذه المراحل المختلفة منذ بدأت رسالتنا (١٩٤٦) الإسلام يزحف، انهيار الحضارة الغربية، الخ.

وتواترت بعد ذلك المرحلة التالية (اليقظة الإسلامية، المد الإسلامي، الصحوة الإسلامية) بعد سقوط الإعلام في أيدي الماركسيين ١٩٦٣ وما بعدها.

ومنذ عهد مبكر تكشفت أخطار التعرّب في كتابات عام ١٩٤٧، ١٩٤٨ والغزو الفكري ١٩٥٦ وما بعدها، وحتى اليوم.

وقد تكشفت في هذه المرحلة الطويلة (١٩٤٦ - ١٩٨٦) مجموعة ضخمة من الحقائق:

أولاً: هزيمة فكر التعرّبيين والدعوة إلى التبعية للحضارة الغربية: (طه حسن - حسين نوري - توفيق الحكيم، سلامة موسى، علي عبد الرزاق).

ثانياً: هزيمة محاولات احتواء مفهوم الإسلام بتحريف التاريخ الإسلامي والسيرة النبوية (هيكل، العقاد، طه حسين، الشرقاوي).

ثالثاً: تكشف فساد الدعوة إلى احياء الفكر الباطني والوثني ودعوات القاديانية والبهائية والباطنية.

رابعاً: تكشف فساد الدعوة إلى الأيديولوجيات:

الماركسية والليبرالية والوجودية والتحليل الفرويدي ، ونظرية المدرسة الاجتماعية في النفس والإخلال (وركائز) ونظرية الوجودية وغيرها .

خامساً: سقوط دعاوى التعرّيب والغزو الثقافي حول : مفهوم الدين اللاهوتي ، واللغة القومية ، وتفسير التاريخ الإسلامي عن طريق المذهب المادي ، وهزيمة نظريات الغرب الواحدة في الأدب والثقافة والتربيّة .

سادساً: سقوط مفهوم الحضارة الغربية ودعاتها بتقبلها بما فيها من شر وفّكر وفساد .

سابعاً: سقوط مفهوم الشيعة في قبول مفهوم العلم التجريبي وارتباطه باسلوب العيش الغربي .

وقد تابع جيل كامل من دعاة اليقظة والصحوة هذه المفاهيم التي طرحتها الفكر الغربي الواحد في أفق الفكر الإسلامي عن طريق أتباعه وأوليائه خلال أكثر من قرن من الزمان منذ أن أصدر جمال الدين الأفغاني كتابه (الرد على الدهرين) وتوالت كتابات محمد عبده في (الإسلام والنصرانية بين العلم والمدنية) وفريديوجدي في الرد على حملات كرومك على الإسلام ورشيد رضا ومحب الدين الخطيب في مواجهة القاديانية والبهائية وحملات المبشرين وامتد ذلك امتداداً طبيعياً في الدعوة الإسلامية التي حمل لوائها الإمام حسن البنا وجماعات الإخوان والشبان ومكارم الأخلاق وامتد

ذلك إلى المغرب في الدعوة السلفية، وامتد في رحاب الأزهر والزيتونة والقرويين ثم امتد إلى الجماعة الإسلامية في باكستان وفي ندوة العلماء في الهند وفي اندونيسيا والملالي في أقصى الأرض واليوم بعد قرن من الزمان تقريرًا في هذه المقاومة اعتقد انه قد حان الوقت لكي يقف الفكر الإسلامي المتجدد بقوة في مواجهة حاسمة مع الفكر الغربي والحضارة الغربية، هذه المواجهة تكشف فساد وجهة الفكر الوافد وقصوره وعجزه عن العطاء في أفق الإسلام — بل عجزه عن العطاء في أفق فكره هو بعد أن تعلى الصيحات في الغرب بفشل الأيديولوجيين الليبرالية والماركسيه. وتكشف في نفس الوقت عطاء الإسلام وقدرته على حل مختلف المشاكل التي تضطرم بها المجتمعات الإسلامية اليوم، بل وقدرته أيضا على حل المشاكل العالمية أيضا.

ومن هنا كانت هذه المحاولة في إقامة مواجهة حاسمة مع الفكر الغربي المعاصر (الليبرالي والماركسي والصهيوني) بجذوره اليونانية واليهودية والمسيحية، لنرى كيف تحولت المواقف اليوم تحولا كبيرا عما كانت عليه قبل قرن من الزمان من حيث ظهور جماعات غربية تدخل في دين الله افواجا وعلى رأسها قادة ومفكرون غربيون وجدوا أن خلاصهم لن يكون إلا بالإسلام أمثال البروفسور موريسون، وجارودي، وبوكاي — كل في اختصاصه على نفس الطريق الذي سار عليه من قبل اللورد هولي، ودكتور خالد شلدريلك، وعبدالكريم جرماثوس.

وبالنسبة للاعتراف بفضل الإسلام حين قاد المسيرة : توماس كارليل وجوسťاف لوبيون ، وبرنارد شو ، ودرابر ، وهونكة وفي القريب جاك بيرك ، واليكس كاريل ، ومارسيل بواشنا .

واعتقد إننا الآن في مرحلة الاصالة والرشد الفكري القادر على الحكم على الفكر البشري كله ووضعه في مكانه الصحيح من الإسلام الذي هو المنهج الرباني الأصيل القادر على تصحيح مسار البشرية إلى طريق الله بعد أن ضلت هذا الطريق منذ أن انحرفت به خلال القرن الخامس عشر الهجري إلى اليوم حين نقلت العلم التجاري من الإسلام وصهرته في بوتقة الوثنية اليونانية الرومانية وخلطه بمفاهيم اليهودية والمسيحية المحرفة التي وصلت إلى أوروبا منفصلة عن ترتيب رسالة السماء الحقة ومن ثم بدأت التجربة في الغرب من منطلق منحرف خاطئ ثم جاء المسلمين فأخذوا هذه الشمرة المعطوبة تحت خداع بعض السذج من أنها بضاعتهم أصلا ، ثم جاءت الموجة الثانية من المغيبين التي حاولت أن تقنع المسلمين بأنه لا سبيل أمامهم للخروج من أزمة التخلف إلا بالتبعية الكاملة لمنهج الغرب وحضارته (خبيه وشره ما يحب منه وما يكره وما يحمد فيه وما يعاب) .

والواضح الذي لا يقبل الشك أن هذا المنهج الغربي فرض على المسلمين ولم يختاروه عن طريق المدرسة (العلمانية) والمحكمة (القانون الوضعي) والمصرف الربوي حيث احتفى منهج التربية الإسلامي والشريعة الإسلامية ومنهج التعامل الاقتصادي

الإسلامي .

ومضت التجربة تحاول أن تصور الإسلام ديناً لا هوئياً قاصراً على العلاقة بين الله والإنسان ، في حجب كامل للجانب الآخر (العلاقة بين الإنسان والمجتمع) وقد أعاد على ذلك دعاة يلبسون العمامات ادعوا أن الإسلام دين لا هوئي وليس له نظام للحكم أو السياسة أو الاقتصاد وكان ذلك كله عملاً مجرماً ظالماً لم يصمد أمام أصوات الإسلام الحق وأمام صيحة المفكرين المسلمين الأصلاء الأبرار الذين كشفوا هذه الوجهة وتطورت الفكرة إلى دعوة ناهضة لبناء المسلم بالتربية في سبيل إقامة حكم الله ونظامه الاجتماعي في أرض الإسلام .

ومن ثم كان لابد للدعوة الإسلامية أن تتخبطي مراحل التكوين والبناء ، وكشف زيف المطروحات المسمومة في أفق الفكر الإسلامي والمجتمع الإسلامي ، لنصل إلى حقيقة أساسية هي : المواجهة الكاملة للفكر الغربي وكشف زيفه انطلاقاً من مفهوم أساس عميق في دعوة الإسلام ونظامه هو القدرة الدائمة للإسلام على الانبعاث من داخله وانه يحمل في أطواهه عوامل تصحيح مساره فإذا اختلفت الطرق وإذا تخلى المسلمون عن التطبيق ثمة وإذا خدع المسلمين خادع بمنهج جديد يظنون انه سيتحقق لهم التقدم أو امتلاك الإرادة أو يخرجهم من النفوذ المسيطر لإحدى القوى العالمية ولو تنبهوا لادركتوا بأن القرآن قد رسم لهم طريق التجدد ، طريق الثبات ، طريق النصر ، طريق الخروج من المحن في آيات

بيانات يقرأونها صباح مساء، كما رسم لهم كذلك المصادر التي نشأ عنها المنهج التجريبي الذي بني الحضارة المعاصرة، ومنهج المعرفة ذي الجناحين الذي قدم لهم مفهوم التكامل بين القيم، والتوازن بين العناصر المتوازية.

حشد الغرب قواه كلها لاحتواء فكر ومجتمع المسلمين من أجل استدامة سيطرته ونفوذه وقد أعد العدة لهذا الزحف على نحو واسع وعميق ، وكان أكبر أهدافه هو تربية جيل جديد في أحضان الأمة على مفاهيمه وقيمه ليكون بدليلا له عند خروج احتلاله العسكري ، وقد أعد العدة لهذا الزحف عن طريق مبشرون يستقدمون يلبسون ثياب العلماء وهم يحملون في نفوسهم أحقاد الكنيسة على الإسلام ومناهج جديدة تطرح مفاهيم مختلفة تقوم أساسا على الأقلية والقومية الضيقه هدم قاعدة الوحدة الإسلامية وفصل المجتمعات الإسلامية عن القاعدة الجامعية (قاعدة الخلافة الإسلامية) وفي نفس الوقت طرح نماذج فاسدة في المجتمع لتهين قيم الدين والأخلاق والعرض والشرف ، بدءا من الكابرييات إلى الخمور إلى المراقص ، وفي مجال التعليم والتربيه قدم ما ينافي عقيدة التوحيد (سواء في مفهوم الخلق كنظيرية دارون) أو مفهوم الربا ، أو التحرر الاجتماعي لاسقاط القيم التربوية الإسلامية ، وكان في مقدمة الخطط تعليب العamiات في الأوطان وتشييـت قواعد اللغة الأجنبية وطرح مفاهيم مختلفة عن مفهوم الإسلام للتقدم والنهضة والتجدد .

وكانت الحملة الخطيرة الكبرى التي عمد النفوذ الأجنبي إلى تركيزها وإذاعتها هي القول بــ أن أسباب التخلف في البلاد الإسلامية والعربية إنما يعود إلى عامل أساسي واحد هو الإسلام نفسه بسبب معتقداته التي لا تجاري العصر والتي هي المسئول الأول عن جميع مشكلات التخلف والضعف وأن السبيل الوحيد لل المسلمين والعرب إذا كانوا راغبين في التقدم والنهضة أن يأخذوا مفاهيم الغرب نفسه بعد أن يتخلىوا تماماً عن هذا القديم البالى (الذى هو الإسلام) .

هذا هو المطلق الذي بدأ به النفوذ الغربي فرض مفاهيمه عن طريق التعليم وعن طريق الصحافة التي أخذت تنشيء صحفاً لعرض علوم الغرب ومفاهيمه بدأ من نظرية دارون التي كانت هي القضية الكبرى التي دار حولها البحث بين متصدر لها (الدكتور شيلبي شمبل) وبين قاعدة تختلف معه لتخفف الحوار (هي الدكتور صروف محرر المصطفى) ثم جاء اتباعهم من بعد اسماعيل مظهر وسلامة موسى وغيرهم لثبت قواعد نظرية الخلق القائمة على القردة (في مواجهة مفهوم القرآن) ثم تقديم نظريات أخرى في القانون الوضعي والربا وغيرها من القضايا التي قاومها علماء المسلمين دون أن تكون لهم منابر حقيقة يستطيعون من خلالها الدفاع حيث كانت كل المنابر في أيدي العصريين اتباع النفوذ الغربي ولازال إلى اليوم بعد مائة عام .

وقد انطلقت مواجهة الحملة على الإسلام التي قادها الغرب من

حقد قديم وكراهية دفينة للإسلام الذي سيطر على أوروبا أربعة قرون وهزم أوروبا في الحروب الصليبية بعد قرنين من الزمان والذي حق وجوده بالسيطرة على مساحة من جبال البيرينيه إلى حدود الصين في أقل من ثمانين عاماً محظماً نفوذ الدولتين الرومانية والفارسية معاً ككلمة الله الحق ومفهوم التوحيد الخالص وخرج أوروبا من ألف سن من الرهبانية والوثنية إلى المنهج العلمي التجريبي، وقضيا على كل ما قبل الإسلام من ثقافات ولغات وعبادات وثنية وفاتها لأفق جديد أمام البشرية إلى الله متبررة من عبودية حضارات اليونان والرومان والفرس والفراعنة والهندو إلى حيث لا فضل لعربي على عجمي ولا لأيضاً على أسود إلا بالتفوّق ومقيماً لمفهوم جديد في الحضارة قوامه الرحمة والعدل والتوحيد والأخاء البشري .

ومنذ سجن لويس التاسع في بيت ابن لقمان في المنصورة حتى يدفع الفدية وبعد سبعة حروب صليبية متواتية كان قد تنبه إلى أن المسلمين لا يهزمون من خلال عقidiتهم التي تقوم على افتداء النفس المسلمة لاعلاء كلمة الله خالصية من خلال عقيدة الجهاد القائمة الباقية إلى يوم القيمة، ومن ثم بدأت الدعوة إلى تحرير الإسلام وخروجها من مفاهيمه الحقة، وخروج المسلمين من الإسلام إلى مفهوم اللاهوت والعبادة، لايستطيع الغرب أن يسيطر من خلال فرضه أيدلوجياته على الأمة الإسلامية وانخضاعها وانخضاع ثرواتها ومعابرها وأرضها لنفوذ حضارته التي

تدخل الآن مرحلة المحقق.

لقد وجد النفوذ الغربي مجتمعاً ضعيفاً وقوى مجاهدة هزمتها الخيانة (الخيانة التي هزمت عبدالقادر الجزايري وعرابي وعبدالكريم والشيخ كامل وأحمد بن عرفان) ومن ثم سيطر الجيل الذي رأى النفوذ الاستعماري ومضى في خطة الحصار والاحتواء بهدف تقويض المجتمع والاسرة بنشر الإباحة وهزيمة العقل الإسلامي بإذاعة اللحاد والوشية واحلال مفاهيم جديدة وقيم جديدة في الأخلاق والنفس والاجتئاع لاحتواء المجتمع الإسلامي وتدميره.

كان هدف أصحاب النفوذ الأجنبي الوافد على حد تعبير زعيمهم كرومر: بناء أجيال جديدة تحمل أمانة النفوذ الأجنبي وتضرب الحركة الوطنية وبعض مفاهيم الإسلام، ومن هنا وجدنا ذلك الجيل الجديد الذي تولى الحكم بعد الحرب العالمية الأولى (بعد أن هزمته قوى الوطنيين وغيرهم) لا يدافع عن حرية الوطن بقدر ما يقبل مفاهيم الغرب وكان سعد زغلول في مصر ومن بعد اتاتورك في تركيا ولهلوي في إيران وهم دعاة العلمانية وهم أول من حطم المفهوم الجامع بين الإسلام والوطنية ومع ذلك فإن كل معارك التحرير والمقاومة للنفوذ الأجنبي قامت تحت لواء الإسلام ومن مفهومه الأصيل العميق المغرس في أعماق هذه الأمة يقول برنارد لويس: إن الحركات البارزة والأصيلة التي قامت في ديار الإسلام منذ بدأ الغرب يتصل بها هي إسلامية في جوهرها، وقد عنيت بقضايا إيمان و موقف الجماعة الإسلامية من الدول التي

احتلت أرضها أكثر من عنايتها بالأمة أو البلد المحتلة. وتمثل هذه الحركات في ثلاثة صور (١) الرفض القطعي للحضارة الأوروبية مع العودة للماضي البعيد ومحاولة الاحياء على النحو الذي قام به ولی الله الهندي والوهابية وبعض السلفية المتأخرة (٢) الموقف الذي يمثله أحمد خان في الهند وعبد القيم الناصري في أواسط آسيا وهو الموقف التعاوني (٣) الموقف الليبرالي الذي يمثله الشيخ محمد عبده والذي أراد أن يتسع الإسلام للحديث مع العلم (التقني) دون أن يتخلّى عن خصائصه (٤) موقف الجماعة الإسلامية وجمال الدين).

ومع قدر وافر من التحفظات على كلمات (برنارد لويس اليهودي الذي لا يكتب خالصا لوجه الحق) نرى أن الجذور الإسلامية كانت في تلك المرحلة التي كانت توصف من الغربيين بأنها عصر الانحطاط، كانت هناك يقظة واعية لم تلبث أن ازدادت ونمت وتوسعت وتأصلت عن طريق أجيال الدعاة المتابعين حتى وصلت إلى المرحلة القرآنية التي قد تنظر إلى بعض المراحل نظرة النقد (ولكنا إذا وضعناها في اطارها التاريخي لم تكن إلا جهد الطاقة والاعذار إلى الله).

لقد كانت محاولات النفوذ الأجنبي واسعة ومتعددة من دعوة إلى الاقليمية، أو إلى القومية الواقفة، أو إلى النزعة الإنسانية (تولستوي وغاندي) أو إلى ما أطلق عليه قديم إسلامي وجديد عصري، أو إلى ما يسمى حضارة العرب وثقافة الأدب، أو إلى

احياء الفرعونية والفينيقية، كل في بلده.

وفي خمس قضايا كبرى عملت القوى الغربية على افساد مفاهيم المسلمين فيها وإخراجهم من مفهومهم الأصيل (السياسة — القانون — الاقتصاد — التعليم — الانتهاء — الأقليات والقوميات) فقد اخضعت النظام السياسي للديمقراطية الغربية والليبرالية وانهضت النظام الاجتماعي للقانون الوضعي وأخضعت الاقتصاد للأنظمة الرأسمالية ثم الماركسية وانهضت التعليم لمناهج الغرب ونظرية ديوبي المفرغة من أساس الدين والأخلاق، وحال النفوذ الغربي المتمثل في سيطرة حاكمة دون نظرية متميزة إسلامية في هذه المجالات جميما، ومع كل الجهود المكثفة التي قام بها النفوذ الأجنبي (عن طريق الاستشراق والتبيشير والماسونية) وغيرها من قوى لتشتت مفاهيمه وتدمير تصحيحات اليقظة الإسلامية فإن الغرب قد فشل في السيطرة على العقل الإسلامي وصمود الإسلام تماما أمام التحديات ولم يضعف أو يستسلم أمام الهجمات كما ضعف غيره ولم تستطع الفلسفات الوثنية والمادية أن تختويه كما احتوت اليهودية والمسيحية من قبل وقد استطاع بقوته الذاتية أن يرد هذه الهجمات على أعقابها وكسرها وظل محافظا على قوته وشخصيته وهذه طبيعة الإسلام في أوقات المحن والأزمات.

وقد تأكّدت بعد هذه الجولة الضخمة خلال قرن من الزمان منذ فرض قانون نابليون — فشل الاتجاهين الماركسي والليبرالي فقد

تجاوزت اليقظة الإسلامية أزمة التقليد إلى حتمية الحل الإسلامي .

لقد طرح النفوذ الأجنبي عشرات المطاعن والدعوات المسمومة :

(١) النظرية المادية (٢) الفلسفة الماسونية الصهيونية (٣) الروحية الحديثة (٤) نظرية الوالدية (الإنفجار السكاني وتحديد النسل) (٥) النظرية الربوية (٦) تحرير المرأة وانحرافها وهدم الأسرة المسلمة (٧) التفسير المادي للتاريخ (٨) الدعوة إلى نبوات بعد ختم الرسالة : البهائية والقاديانية (٩) نظرية التطور (١٠) نظرية فرويد (١١) الوجودية (١٢) نظرية دوركايم في هدم القيم (١٣) تحويل مفاهيم التلمود إلى نظريات فلسفية علمية الطابع (١٤) إحياء تراث الإلحاد ووحدة الوجود والحلول (١٥) نظرية القومية الواقفة (١٦) الدعوة إلى إحياء تراث ما قبل الإسلام (١٧) الموقف من (الفكرة البشرية) (١٨) الحملة على التراث ، على اللغة العربية ، على تاريخ الإسلام ، على الشريعة الإسلامية ، على القرآن ، على السيرة والسنّة كذلك فقد طرح المخرج الواقف فكرة الفكر الحر والاعتقاد ومذاهب الشك واللادينية والإلحاد ، وقصة أن الأديان خرجت من الأرض ولم تنزل من السماء وإنها ظاهرة من الظواهر الاجتماعية ، وأن البشرية بدأت وثنية ثم عرفت التوحيد ونظرية أن الدين علاقة بين الإنسان وربه ، ولا علاقة له بالمجتمع ، وأن الدين هو أفيون الشعوب ، وأن الدين مانع من الرقي والتقدم ،

وأشاعة التفسير المادي ، الاقتصادي ، الجنسي ، للتاريخ وأخطر من ذلك إحياء الفكر الباطني والوثني ومفاهيم الآشراق والاتحاد والحلول ووحدة الوجود والقول بالظاهر والباطن في القرآن والتأويل والوضع والأسرائيليات .

كل هذه الشبهات دحضها رواد اليقظة وكتاب الصحوة . وقد تتابعت الحملة على موجات متتالية ، وكانت دفاعات علماء الإسلام على قدر حجم القضايا قادرة على رد السهام إلى صدور أصحابها وما تزال المعركة مستمرة .



# الباب الأول

## الفكر الغربي قبل الإسلام

### الفصل الأول

#### نشأة الفكر الغربي

نشأ [الفكر الغربي] الذي أصبح من بعد فكراً عالمياً يحاول أن يفرض نفوذه ومفاهيمه وسيطرته على قارة الإسلام أساساً — نشأ هذا الفكر في أحضان وثنية اليونان وعبادة القيصر للإله الروماني ، ثم اصطبغ ميراثه هذا بأساطير اليهودية المحرفة ومفاهيم المسيحية التي انضمت في بوتقة أديان التثليث والتعدد السابقة لها سواء في روما أو مصر أو الهند أو فارس . فلم يحمل في جوهره إلا قدرًا ضئيلًا من ميراث النبوة الحقيقي الذي حرفه رؤساء الأديان حين اتجهت اليهودية إلى فكرة شعب الله المختار والاله القاسي يهود الهم الخاص من دون العالمين وحين اتجهت المسيحية إلى فكرة الصليب والتثليث والخطيئة وكلها أفكار وثنية نشأت في ديانات سابقة واستعانتها أوريا من الأمم القديمة على حد تعبير القرآن الكريم [يحضرون به قول الذين كفروا من قبل] ومن ثم فإن هذه الأرضية الأساسية للفكر الغربي قبل ظهور الإسلام كانت عبارة عن ركاماً وغواشيًّا وجماع خرافات الأمم وأساطيرها التي كانت تلوّنها الأمم في عصر طفولة البشرية في الفترات التي

تفرق بين أديان السماء المنزلة وبعضها الآخر، فقد بدأت البشرية على طريق النبوة ولكنها كانت لا تلبث أن تنحرف إلى أهوائها فتنشأ هذه الغواشي وهذا الركام الذي يستشرى في أوصاها ولقد كانت أوروبا وثنية مغفرة في الوثنية قبل أن تصل إليها خيوط من عطاء رسالات موسى وعيسى عليهما السلام يبدو ذلك واضحا في كلمات من هنا ومن هناك في فكر بعض مفكريها ولكنها مع الأسف كانت قد اختلطت اختلاطا شديدا بالوثنيات ومن ثم عجزت عن العطاء الحق، ومن الوثنية الشديدة العnad سواء في تعدد الآلهة أم في استبعاد الإنسان وغلبة روح السيطرة على الرقيق، مع امتهان المرأة — انتقلت أوروبا إلى المسيحية التي اختلطت بمفاهيم الأديان الوثنية حتى تحولت في عدة قرون إلى الرهبانية التي انعزلت بها عن المجتمع تماما في حياة مضطربة شديدة الاضطراب حتى جاء الإسلام فأخرجها إلى فهم جديد لعلاقات جديدة مع الله تبارك وتعالى ومع العبيد ومع المرأة وسرعان ما تلقت المنهج التجريبي الذي كان قد اتصل إلى قلب أوروبا حين سيطر المسلمون على الأندلس : ذلك الفردوس المفقود وأقاموا فيها جامعاتهم التي انتقل إليها أهل أوروبا وحملوا منها مفاهيم العلم الحقيقي حيث أخرجهم من الظلمات إلى النور في رحلة خطيرة امتدت أكثر من ثلاثة قرون .

ولكن الغرب الذي استطاع أن يستوعب العلوم الإسلامية لم يقبل عقيدتها ومنهجها الرباني لوجهه الإنساني الغاية ولكنه نقل ما شاء

من تجارب العلوم إلى دائرة فكره الأساسية: اليونانية الرومانية من ناحية واليهودية المسيحية من ناحية أخرى ثم انطوى عليها وبدأ حملة شديدة في حرب الإسلام وأهله انطلاقاً من مفهوم عميق تكون في أعماقه وظل يحكم تصرفاته وما زال يحكمها حتى اليوم، لا أحسب أنه تخلى عنده لحظة واحدة وإن بدا أنه أخفاه في العقود الأخيرة وراء قفازات من حرير، ولقد كشف هذا المعنى السيد جمال الدين الأفغاني حين قال (إن أوروبا لا تزال تحمل روح التعصب ازاء الإسلام) الذي أتت تحمله عن بطرس الناسك وذلك تحت دعاوى مختلفة منها: أن أرض الإسلام كانت من أراضي الامبراطورية الرومانية (من الشام إلى المغرب) وقد تردد في هذا قول اللورد سالسبري: وجوب إعادة ما أخذه الهمال من الصليب للصلب أو قول بيبرس شميت في كتابه عن سيرة المسيح: (إن هذا الاستيلاء على بيت المقدس كان حرباً صليبية ثامنة أدركت المسيحية منها غايتها).

أو قول أحدهم: لو أن العرب لبثوا في جزيرتهم العربية لما كانت تقع حروب صليبية. وهذه كلها عبارات مضللة تصدر عن تعصب وحقد شديدين فإن هذه المناطق التي يتحدثون عنها (الأندلس، المغرب، إفريقيا، الشام) كانت في الحقيقة بلاد ذات رصيد عربي كبير فقد توالى إليها الهجرات قبل الإسلام بألف السنين في موجات معروفة للمؤرخين، كذلك فإن احتلال الامبراطورية الرومانية لهذه المناطق لا يعني أنها أصبحت ملكاً لها

بل أنها كانت دولة محتلة أذاقت أهل البلاد المهومن حتى حررهم الإسلام الذي أجل نفوذ الرومان ثم ترك لأهل البلاد حريةهم فقبلوا الإسلام عن إراداتهم الخاصة .

وهذه هي الدعاوى الباطلة التي ببرروا بها إحتلالهم لبلاد المسلمين فضلا عن كبرى دعواهم المضللة ، بانقاذ بيت المقدس من المسلمين الذين كانوا له حماة منذ بزوج فجر الإسلام إيمانا بحق أهل الذمة على المسلمين رعاية معابدهم ومصالحهم وهي أمانة قائمة في رقاب المسلمين إلى يوم الدين .

غير ان الحقيقة التي لا سيل إلى تجاوزها أن بزوج الإسلام قد أحدث هزة كبرى في عالم أهل الكتاب جميا والوثنيين الذين كانوا يعبدون عديدا من الآلهة ولم يكن أهل الكتاب إلا فرقة من فرق ثلاث : المشركين والوثنيين من ناحية والخلفاء بقایا قوم إبراهيم والريوسيين الذين رفضوا الوهية المسيح وقد ذكرهم الرسول ﷺ في رسالة إلى هرقل امبراطور الروم ، من ناحية أخرى وهؤلاء كانوا مختفين في الجبال أو الواقع بعيدة في انتظار ظهور الحق ، وما أن ظهرت دعوة الإسلام الأولى حتى استيقظت خطة المؤامرة للقضاء على الدين الوليد من قبل دولتي الفرس والروم ، وإحداها وثنية والأخرى مسيحية على مذهب التشليث . وقد بدأ ذلك فعلا في أيام النبي الأخيرة حين أسرع بالتحرك في معركة (تبوك) في وقت الحر الشديد حيث أمن الرسول شمال الجزيرة ومداخلها ثم كان استعداده لبعثت أسمامة الذي اختار النبي الرفيق الأعلى

ورايته منصوبة أمام مسجد المدينة وكان من آخر كلامه صلوات الله عليه ما يرسم خطة المسلمين لمائة عام قادم من بعده : (١) انفروا بعث صلوات الله عليه أسامي (٢) لا يبقى في الجزيرة العربية دينان ومنذ اليوم الأول للإسلام والدولة الرومانية الشرقية تهاجم حدود المسلمين وتغير عليها وما تزال الحرب سجالا لا تتوقف ، ثم هي تتد بعده ذلك إلى ميادين متعددة ، في حملات صليبية إلى الشام ومصر ، وفي حروب الفرنجة على الأندلس والمغرب بعد أن بلغ المسلمون نهر اللوار ثم جاءت الجولة الإسلامية الثانية بالانسحاب من غرب أوروبا ودخول شرق أوروبا إلى أسوار فيما حيث صمدت الدولة العثمانية في وجه أوروبا أربعة قرون بعد أن هزمت الحملات الصليبية ، وارتدىت قبل ذلك خاسرة على أعقابها ثم جاءت الجولة الأخيرة : التي وقف فيها اللورد في مدينة القدس وقال : اليوم انتهت الحروب الصليبية ، ووقف القائد غورو الفرنسي في دمشق وقال : ها نحن قد عدنا يا صلاح الدين ، وبدأت تلك الجولة الجديدة من الصراع ، في الوقت الذي كان المسلمون يعيشون أزمة التخلف يلهثون بعد ألف سنة من قيادة العالم كله : وتقديم حضارة التوحيد والمنهج التجريبي ومفهوم العدل الاجتماعي والإحياء البشري . في هذه المرحلة أصطنع الغرب كل الوسائل الممكنة لتغريب المسلمين واحتواء الإسلام وإثارة الشبهات حول جوهر العقيدة ، من خلال مؤسسات الاستشراق والتبيير والتنصير والماسونية والدعوات المدamaة وطرح أيدلوجيات الاخاد والإباحة والشك الفلسفى والوجودية في أفق العالم الإسلامي والسيطرة على

مناهج التعليم ونظم الحكم وفرض القانون الوضعي والمصرف الربوي ، من أجل إذابة أمة الإسلام في أتون الأمية العالمية .

ولكن هل توقف المسلمين واستسلموا أمام هذه القوى الضاغطة : أبداً ، ولا يوماً واحداً فقد قاوموا واعتصموا بمفهوم الإسلام (العودة إلى المنابع) وإذا كانت الجماعة قد وقفت موقف الانبهار فإن الصفة عرفت منذ اليوم الأول أن هناك فوارق عميقة ، لم يتبنها دعوة الانبهار ابتداء من رفاعة الطهطاوي ، إلى سعد زغلول إلى لطفي السيد إلى طه حسين ، كانت هناك عقليات مؤمنة تشرق نفوسها بتور الله لم تقبل التسليم وعارضت وخاصمت ودعت إلى (العودة إلى القرآن) وإذا كانت الحضارة قد بقيت تفتن البعض فإن الأستاذ حسن البنا قد أعلن صيحته الخامسة في الوقوف في وجه الحضارة الغربية وعدم التسليم لها معارضتها للإسلام في جوهرها ووجهتها .

وفي قلب هذه المعركة بين التبعية والأصالة نشأت قاعدة إقامة الأساس القرآني الأصيل الذي يتحاكم إليه الوارد والمبعث من التراث جمياً وقد جاء ذلك بعد أن مرت الأمة الإسلامية بمرحلة الانبهار ، ومرحلة التبعية ، ومرحلة التجربة ، مرحلة بعد مرحلة حتى تأكّد للمسلمين أن الطريق الذي ساروا فيه مليء بالعثرات والخطأ وانه لا يؤدي إلى الهدف الذي يتطلعون إليه وهو : امتلاك الإرادة التي تمكنهم من إقامة مجتمعهم الرباني على الأرض مرة أخرى على النحو الذي يمكنهم من تبليغ دعوة الله إلى

العالمين ، فقد كانت الخططات كلها ترمي إلى تعويق المسيرة ودفعها عن صراط الله المستقيم إلى السبل التي تفرق بها عن سبيله .



## ما هو التراث الغربي الذي كانوا يملكون قبل الإسلام

نتجاوز الحقيقة إذا قلنا أن التراث الذي كان قائما قبل الإسلام كان خليطا من ركام الوثنيات السابقة والمعاصرة لهم، من تراث الفرعونية والمجوسية والهندوسية وعقائد الرومان، وهي مجموعة من الأفكار المختلطة، التي امتنجت بتراث الدينين السماوين: ما نزل على عيسى وموسى عليهما السلام، ولكن المراجعات والأبحاث كلها لا تكشف أي ضوء يشير إلى اثر هذين الدينين السماوين في هذا الركام المختلط الذي تمثل في مراحل كثيرة في ما قدم أفلاطون وارسطو قبل المسيحية وما قدمه أفلوطين، ثم ما تبلور في كتابات العدسي وأغسطين الذي خلط فكر المسيحية بمذهب أفلاطون وما قدمه توماس الأكويني مختلطا بمذهب أرسطو وقد سيطرت الفلسفة اليونانية سيطرة كاملة على الفكر المسيحي واتخذت كتابات فلاسفة اليونان أدوات دفاع عن المسيحية الغربية (بمفهومها الذي قدمه القديس بولس: القائم على التشليث والصلب والخطيئة) هذا الفكر الذي أقر كثيرا من قيم الحضارة الرومانية وخاصة ما يتعلق بالتعامل (أولا) مع الإنسان واقرار الرق واعتباره نظاما أساسيا لا سبيل إلى القضاء عليه و(ثانيا) مع المرأة باعتبارها ليست ذات كيان خاص أو شخصية مستقلة.

ويمكن القول ان الفكر الأوروبي الذي كان قائما (٥٧١ م)

كان فكرا بشريا مختلطا قد غلب على البشرية روح الظلم والإباحة والفساد التي عم مختلف المجتمعات ذات الحضارة المتقدمة كالنظام الفرعوني في مصر والمجوسي في فارس والهندوكي في الهند بالإضافة إلى النظام الامبراطوري الروماني (قيصر...) حيث تفشت الدعوة إلى ما يسمى الملك الإله واستعلت روح الاستبداد الذي بلغ غاية القسوة في نظام الحكم مع استشراء روح الإباحة وعبادة الأجساد في نظام المجتمع، مع قيام الصراع بين اليهود وبين المسيحيين، وقيام حكام التفتیش وتغيير الكتب المقدسة ونقلها من روح الإيمان بالله الواحد الأحد إلى التعدد والتثليث وهي أديان قديمة سبقت اليهودية والمسيحية، كما ظهرت فكرة الإله الخاص عند اليهود وفكرة ابن الإله في المسيحية، وبذلك علت في ظل الدين السماوي فكرة التجسيد التي جاءت الأديان للقضاء عليها وقد أخذت المسيحية من الفكر اليوناني القديم فكرة العقول السبعة، وفكرة الاتحاد والحلول، التي جاء الدين الحق للقضاء عليها، أصبحت من صلب العقيدة والمفهوم الاجتماعي الذي عرفته أوروبا في هذه المرحلة والذي تطور حتى وصل إلى غاية كبرى هي «الرهبانية» واعتزال الحياة جملة واحدة.

وقد أكدت أبحاث المؤرخين وعلماء اللاهوت أن عقidiتي التثليث والفداء التي عرضتها المسيحية كانت موجودة في عقائد اليونانيين منذ وقت طويل قبل الميلاد ويقول علماء تاريخ الأداب

اليونانية أنها مأخوذة عن رواية قديمة جدا صور فيها الشاعر اليوناني آلام الصليب التي احتملها ذلك الإله، وقد أكدت الأبحاث كذلك أن كل ما تضمنته التوراة (المكتوبة بأيدي الأخبار) كان من جماع تراث الأمم القديمة سواء في بابل أو فارس أو الهند وأنه قد صيغ من جديد ليكون عقيدة لليهودية وإن كل قضايا الجبر والتشبّه والرجعة موجودة في هذا التراث كما أباحت الشرائع الربا والزنا وأكل مال الناس بالباطل.

وعندما اعتنق الرومان المسيحية، كانت قرية من دياناتهم، ليس بينها وبين تلك الطقوس إلا فوارق قليلة، وأخذت المسيحية طقوس الرومان كما أخذت طقوس الوثنية الفرعونية. وصارت المياكل كنائس مسيحية، وواجهت القوى الرومانية حتى فرضت التثليث مع المسيحية وحاربت القائلين بأن عيسى عليه السلام نبي وليس إله أو ابن إله، وفي مقدمتهم (أريوس) وأتباعه.

وكان أريوس قد ظهر في الإسكندرية في أول القرن الرابع بعد الميلاد وكان من يعلمون الناس نفي الالوهية عن المسيح ويقولون عنه ليس من ذات الله وأنه مسبوق بالعدم ضرورة لأنه مولود وأنه جائز الوجود وأن الحكمة في وجوده أن يكون واسطة في إنقاذ العالم من الخطيئة وقد حكم أريوس (٣١٨ م) على تهمة انكار لاهوت المسيح واعترف أريوس بالاتهام وأثبتته بحجج وحكم عليه بالحرمان ولم تأخذ الكنيسة برأيه وقبلت الرأي الآخر وهكذا لم يقدم تراث الغرب قبل الإسلام إلا أمرين:

إباحة اليونان وقسوة الرومان وجموعة من الفلسفات القائمة على مفاهيم مضطربة من المنطق شكلت تلك الأفكار التي روج لها المشاؤون المسلمين بعد ترجمة الفلسفة اليونانية في القرن الثالث المجري ، والتي رفضها علماء المسلمين منذ اليوم الأول كما قدمت مجموعة من المفاهيم القائمة على الاستعلاء بالعنصر والدم واحتكار الطبقات الفقيرة واقرار عبوديتها وجموعة من الأساطير والخرافات عن تصارع الالهة وأحقادها ، مما قام عليه من بعد ما سمي بمذهب المحاكاة والمساواة والصراع الذي قامت عليه الفنون ومفاهيم تقليد الطبيعة والتفوق على الطبيعة .

وقد جاء الإسلام وهذه المعركة دائرة ومصطلحة ، بين مذاهب بشرية مضطربة في جميع أنحاء العالم ، في فارس ومصر والشام والدولة الرومانية الشرقية والغربية تحت غطاء مسيحي ظاهر ، مع عشرات من الفرق التي انسحبت إلى الأطراف كمدارس انطاكية نصبيين والرها ، والصراع بين الهيلينية واليهودية وظهور المسيحية الهيلينية والنساطرة ، والصاقعة والمحوسية ، وتراث الهند وتراث فارس القديم ، والوثنية العربية في الجزيرة العربية ، كل هذا الركام لم يكن يحمل في طياته إلا أهواء الشعوب وطفولة البشرية وقد جاء الإسلام ونزل القرآن فقضى فيه بالرأي الحاسم الصحيح ، مما ترك كتاب الله طائفة أو فرقة أو مذهب إلا وقدم موقف الدين السماوي فيه خلافا معه أو اتفاقا .

﴿لَيَسْبِّهِنَ لَهُمُ الَّذِي يَخْتَلِفُونَ فِيهِ﴾ النحل

وحيث تستقرئ التاریخ نجد أن الشعلة الأوریة أوقدت من شجرة الإسلام فقد عاشت أوربا منطوية على أساطيرها ومفاهیمها المضطربة المختلطة التي أوصلتها إلى عصر الرهبانیة الذي توقف فيه كل شيء حتى عبرت إليها حضارة الإسلام ومنهجه التجریي عن طريق الأندلس ومن ثم انتفاضت الحياة وحررت نفسها العقول ولكنها صاغت تجربة الإسلام في اطارها القديم (اليوناني — الروماني — اليهودي — المسيحي) وانشأت من خلال ذلك تلك المفاهیم الجديدة من العلم التي سرعان ما اصطدمت بمفاهیم الكنيسة في حرب شدیدة الأوار انتهت بعزل الدين عزلاً كاملاً وسيطرة مفاهیم العلم — العقل — المادة، الفلسفة على النحو الذي سارت به أوربا نحو الرأسمالية الليبرالية جدل هيجل، ونظرية التطور، والوضعية المطوقیة والمارکسیة والبراجمانیة والوجودیة .

هذه المفاهیم التي عمد الغرب بعد جولته الاستعماریة في عالم الإسلام أن يفرضها على المسلمين في محاولة جادة وخطیرة وواسعة النطاق عن طريق التعليم والتبشير والاستشراق والصحافة إلى (تغییر مضامین الإسلام) وإخراجه من مفهومه الأصیل الجامع الرباني الوجهة الإنساني الهدف إلى تمسیح خطیر بعده للانصهار في بوتقة الحضارة العالمية أو الأهمیة الشعوبیة .

## الفصل الثاني من الاحتواء إلى المواجهة

جرت عملية الغزو بين عالم الإسلام وعالم الغرب في عدة مراحل  
**الجولة الأولى** : خطة الاحتواء :

- (١) حاول الغرب بناء منهج جديد في ضوء الإسلام مكنته من السيطرة على العلوم .
- (٢) اندفع الغرب للسيطرة على بلاد الإسلام لاستنزاف ثرواتها .
- (٣) عمل الغرب على تزيف منهج الإسلام حتى لا يصير المسلمين قوة تناهضه .
- (٤) فرض الغرب التبعية لمفاهيمه ومناهجه لاستسلام المسلمين أمامه .

## الجولة الثانية : خطة المواجهة

- (١) قاوم المسلمين النفوذ الأجنبي حتى كل لواء سواء وطني أو قومي .
- (٢) كشف المسلمون جوهر الإسلام وحقيقةه وقدموه من جديد على أنه دين ودولة .
- (٣) تقدم المسلمون فواجهوا مفاهيم الغرب وكشفوا زيفها .

(٤) تساقط نظريات الغرب كتساقط أوراق الخريف لأنها لم تقم على أساس صحيح.

(٥) أندفع الإسلام إلى الغرب واقتصر وجдан علمائه ومفكريه.

كانت قاعدة ابتعاث الإسلام من داخله في مرحلة التخلف قاعدة طبيعية فإن حركة اليقظة الإسلامية ما لبثت تتقلب بين مناهج الفلسفة والكلام (جمال الدين محمد عبده) إلى المنهج القرآني (حسن البناء) واكتشف المسلمون مبكرا عملية التعرية وخطة الغزو ومؤسسات التبشير والاستشراق وأدوات المدرسة والصحافة.

وكان الخطأ الأساسي هي :

مقاومة إذابة الشخصية الإسلامية، وتأكيد الذاتية والطابع المميز وكشف دعوى اليأس والقنوط. والشك التي عمل النفوذ الأجنبي على إشعاعها بين المسلمين. فقد كانت أبرز أهداف التغريب والغزو الثقافي زرع فكرة اليأس والقنوط في النفس الإنسانية والاستهانة بالقيم الإسلامية والقول بان هزيمة المسلمين والعرب جاءت بينهم لارتباطهم بالإسلام والحقيقة هي أن تهان المسلمين في الاستمساك بالإسلام هو الذي أدى بهم إلى الهزيمة، ذلك أن المنهج الإسلامي كان قادراً دائماً على حماية المسلمين من الهزيمة ودفعهم إلى اعتقاد مكانتهم الحق.

وكان من أبرز تعاليم الإسلام دعوته أهله ومعتنقيه إلى معارضة التقليد الأجنبي والحرص على أن تظل شخصية المسلم متميزة وأن يكون مجتمعه وحضارته مستقلة، ولذلك فقد أعلن حربا لا هوادة فيها على التقليد وعلى التبعية وحكم على من تشبه بهم بأنه قد انفصل عن أهله وأصبح من أهل القوم الآخرين وكذلك دعا إلى إعلان التمييز بين الأمم من حيث العادات والأخلاق.

ولما لم يكن المسلمون حلقة في الحضارة اليونانية الرومانية التي تجددت في الحضارة المدنية كما يدعى بعض دعاة التعرية فقد كان لا بد من أن ينصح أن الإسلام جاء فاصلا بين عهدين في تاريخ البشرية، ذلك لأن للإسلام حضارته الخاصة ومفهومه المستقل وطابعه المحرر عن منطق اليونان ووثنية الفرس وتعدد المدن.

ولقد أثبت الكثيرون من ثقة المؤرخين للعلميين أن الإسلام جاء ليفتح للبشرية صفحة جديدة حيث أن كل ما سبقه كان مقدمة له وإن المطالع لتاريخ ألف عام قبل الإسلام بين وثنية الرومان وتعثر المسيحية واضطهاد الخطط والمفاهيم واحتلال وحي السماء بفكر طفولة البشرية ليحس احساسا صادقا بمعنى قوله تعالى

﴿إِنَّمَا يُخَرِّجُ مِنَ الظُّلْمَةِ إِلَى النُّورِ﴾

فقد اظلمت الحياة البشرية حقا ولم يعد هناك مخرج من ظلماتها

وقسّوها وجهاتها فكان الإسلام ذلك الضياء الذي أعاد البشرية مرة أخرى إلى الله، إلى الفطرة، إلى ميثاق الله تبارك وتعالى الذي أخذه على الإنسان قبل أن يخلق.

لقد توالّت الأديان مع ارتقاء العقل البشري حتى وصلت إلى الغاية بالإسلام مع وصول البشرية إلى عصر الرشد ومن أجل ذلك أشارت الكتب السابقة للإسلام جميعاً إلى النبي الخاتم وأن كل هذه النبوات هي مقدمات للدين الخاتم، كذلك فإنّ حقيقة التوحيد وليس كما يدعى البعض مع ظهور اليهودية.

وقد كانت النبوة قبل الإسلام محلية: كلّ نبي لأمته وكانت الشرائع موقوتة كلّ شريعة لعصرها فلما جاء الإسلام جاء للعالمين وجاء شريعة خالدة إلى يوم الدين وجاءت الرسالات من قبله بمعجزات البيئة لا يبقى منها بعد ذلك شيء، أما الإسلام فجاء بالمعجزة الكبرى الخالدة، جاءت المسيحية مكملة لرسالة موسى وإلى بني إسرائيل وحدهم فلما خرجت عن نطاقها الرياني إلى دين عالمي انحرفت وتغيرت في مضامينها ووجهتها فقد كانت حلقة في عقد ينتهي بالإسلام، وقد جاء عيسى عليه السلام مصدقاً لما بين يديه من التوراة ومبشراً برسول يأتي من بعده اسمه أحمد فلما خالفت هذه الحقيقة وانتزعتها أصبحت اليهودية ديناً عنصرياً وأصبحت المسيحية ديناً لاهوتياً ليس لها شريعة بل هو مجموعة من الوصايا ومن هنا حاولت الأمة الرومانية المسيحية أن تصنع لها شريعة فاتخذت نظام الأيديولوجية البشرية وكان طابعها

هو الليبرالية الرأسمالية التي لم تثبت أن عجزت واستعملت فخر ج من عبائتها نظام مضاد هو الاشتراكية وما يزالان يتصارعان ولم يجئ أحدهما للبشرية المنهج الأمثل الذي تتطلع إليه الأمم جاما بين اشراق الروح وعدالة المادة، وكان الإسلام قد سبق المنهجين وقدم المنهج الرباني الذي يحقق آمال البشرية في العدل والرحمة والشوري والأخاء البشري ولكن روح التعصب التي سادت الغرب بعد ظهور الإسلام حملت الغرب على حرب الإسلام ومنهجه والتشكيك في قيمه وصرف الناس عنه، وذلك خوفا من تقبل الناس له لبساطته ويسره وقد بدأت هذه المعركة عندما ترجمت العلوم وكشف التجريب عن فساد بعض النظريات التي جاءت في الكتب المقدسة وخاصية عن عملية الخلق وعمر الأرض، وقد كانت جريمة محام التفتيش مرتبطة أساسا بالعلماء الذين تعلموا علم الإسلام وخالفوا مفهوم الكتب المقدسة أمثال غاليليو وكوبرنوكس. ولما عادت بقايا الحملات الصليبية إلى ديارها شهدوا بعظامه الإسلام وعدالة حكام المسلمين فازعج ذلك الكنيسة فادخلتهم في الحارق.

وهكذا تحولت المواقف إلى شيء معقد أشد التعقيد: منهج تجربى إسلامي تأخذه أوروبا من المسلمين وتدعى انه من صنعتها وعقيدة ناصعة تخوض فيها أوروبا لتشير الشبهات حولها حماية لاتبعها واحتواها لأهل الإسلام أنفسهم حتى ينكروا لدينهم ويزدروه.

ودعوى عريضة بالفصل بين الدين والدولة، وبين الدين والمجتمع، وبين المجتمع والأخلاق، وإشاعة للأساطير والخرافات، ودعوى مضللة عما يسمى بعلوم النفس والأخلاق والاجماع منقوله من التلمود والفكر الوثني القديم، ثم اختلط كل هذا بمطامع في اعلاء الجنس الأبيض صانع الحضارة وفرض شعب الله المختار على بلاد الإسلام باخراج أهلها منها بناء على تفسيرات مضللة للتوراة ولوعد الله لإبراهيم عليه السلام.

ويخترق الإسلام أعمق الفكر الغربي مرتين: مرة عندما قدم المنج التجريبي الذي قامت عليه الحضارة المعاصرة والذي حرر الغرب من نظرية أسطو في التأمل وحرر أوروبا من الرهبانية، ومرة أخرى حين قامت حركة الاصلاح الديني في أوروبا واسقاط التمايل والصور من الكنائس، يقول الدكتور عمر فروج أن لوثر لما وضع أسس الاصلاح الديني للنصرانية وهو ما يعرف بالحركة البروتستانتية كان يضع أمامه نسخة من القرآن الكريم الذي كان قد نقل إلى اللاتينية في النصف الأول من القرن الثاني عشر للميلاد (نقله روبرت أوف كشتير) الانجليزي، النسخة نشرت ١٥٤٣ وإذا نحن درسنا خصائص البروتستانتية من رفض السلطة البابوية والغاء الرهبنة واقرار الطلاق بالإضافة إلى التخل عن الرموز كالصور والصلبان وعن الشياط الخاصة بالأساقفة والقسس مما كان معروفا في الديانات الوثنية والمجوسية واليهودية والنصرانية ولما جاء الإسلام لابطاله لم نشك لحظة في أن هذه الوجوه من

الاصلاح قد جاءت من الإسلام وإنما فمن أين يجب أن تكون قد أتت ، ثم إن النصرانية مازالت تعادي الإسلام قرونا كثيرة لأسباب مختلفة وتهم الإسلام بالقسوة من أجل الطلاق ، عادت تلك النصرانية نفسها في جميع أقطارها وفي روما حاضرة الفاتيكان نفسها إلى إجازة الطلاق .

ولا ريب أن ثورة الاصلاح الديني في المسيحية قد استمدت تعاليمها من الإسلام فقد كانت الكنيسة تنادي بأنها الصلة الوحيدة بين الله والإنسان وبأنه لا يصل إلى (الله) تبارك وتعالى) دعاء أو صلاة أو استغفار إلا عن طريق الكنيسة ورجاها فجاء رجال الاصلاح الديني (لوثر وكلفن) وغيرهم فنادوا بان العلاقة بين الله تبارك وتعالى والإنسان هي السبيل الوحيد للغفران وانه ليس ثمة لرأي بشري حرمة التقديس وهذا المعنى مستمد من الإسلام تماما وهكذا نجد أن الإسلام أعطى في ميدانين : ميدان ظاهر واضح هو ميدان العلوم التجريبية (وهو ما لم يعترف به الغرب إلا منذ سنوات قليلة) وميدان الاجتماع والنظم السياسية والاقتصادية وهو ما استعان به الغرب من تراث المسلمين الذي نقل إلى أوروبا وحبس في مكتابها وانتزعت منه عشرات النظريات في مختلف الحالات وخاصة في ميدان القانون والمعاملات وحيث أعطى المسلمون لأوروبا كل ما أبدعوه في مجال العلوم حجب الغرب عن المسلمين ما لديهم من علوم ، هي بالطبع ، اضافات على الأسس التي رسمها المسلمون .

والمعروف أن المسلمين حين انشأوا المنهج التجريبي كانوا معارضين لمنهج أوروبا القائم في ذلك الوقت — وهو المنهج التأملي — وانهم راجعوا الفكر البشري السابق لهم وفحصوه، وقبلوا منه ورفضوا، وكشفوا أخطاء كثير من العلماء أمثال جالينوس، وصححوا ما كتبه أبقراط وأرسطو وأفلاطون وكلها مفاهيم كانت تنظر إليها نظرة التقديس ثم أقاموا منهج الخلق العلمي فاعترفوا بالفضل للسالفين واعلنوا أن المعرفة من أجل نفع المجتمع وأقاموا روح التسامح للفئات المختلفة التي كانت تحيى في ظل المسلمين ونظروا إلى الأديان الأخرى نظرة كريمة فقد اعتبروها جماعات لها الحق في أن تحيى حياة كريمة ثم جاء الغربيون فنسبوا المنهج العلمي التجريبي (Experimental) إلى أنفسهم وظلت علوم المسلمين تدرس في الجامعات الأوروبية منذ القرن الثاني عشر الميلادي . وأعلن روجر بيكون انه تلميذ العرب والمسلمين ولكن ماكس فانتاجو في كتابه المعجزة العربية حين عن العطاء الإسلامي في مجال الجبر والحساب والفلك والجغرافيا الخ لم يستطع أن يكون منصفا وعشرات غيره بخلوا على المسلمين بالاعتراف ، ولكن قليلا من العلماء أمثال درابر ، و... اعترفوا بحقيقة الدور الذي قام به المسلمون ، وربما استطاع مونتجوري وات أن يكشف.

ما وراء هذا الأمر حين قال :

لقد كان شعور أوروبا الغربية بالنقض عند مواجهتها للحضارة الإسلامية جوانب متعددة ، فالتكنولوجيا الإسلامية كانت متقدمة عن التكنولوجيا الأوروبية في كثير من الميادين ، وكان أثرياء المسلمين

أكثر استمتاعا بالكماليات من الأوروبيين ، ولكن كان تشويه هؤلاء الأوروبيين لصورة الإسلام ضروريا لتعويضهم عن احساسهم بالنقص ، وعندما نلم اليوم بكافة جوانب مواجهة المسيحية للإسلام في العصور الوسطى يتضح لنا أن تأثير الإسلام في العالم المسيحي الغربي هو أضخم مما يظن عادة فلم يقتصر دور الإسلام على تعريف أوروبا الغربية بالكثير من منتجاته المادية واكتشافاته التكنولوجية ولا على إثارة اهتمام الأوروبيين بالعلوم الفلسفية بل انه دفع أوروبا أيضا إلى تكوين صورة جديدة لذاتها ، وقد أدت مواجهة الأوروبيين العدائة للإسلام إلى تهويتهم من شأن المسلمين في حضارتهم ومباغتهم في بيان أفضال التراث اليوناني والروماني عليهما ومن ثم فإنه ومن أهم واجباتنا معشر الأوروبيين الغربيين أن نصحح هذه المفاهيم الخاطئة وأن نعترف اعترافا كاملا بالدين الذي ندين به للعالم العربي والإسلامي .

ولكن هذه الحقائق لم يكن من اليسير على الغرب أن يعترف بها إلا بعد تحولات خطيرة وبعد أن استطاع المسلمون أنفسهم أن يكشفوا ما حاول الغرب أن يدعيه لنفسه باطلًا وهو من معطيات الإسلام .



## الفصل الثالث

### قبل الإسلام: فكر مختلط

كان الفكر الأولي قد تشكل قبل الإسلام من مفاهيم وثنية يونانية ومسيحية مختلطة، جماع من مفاهيم الإباحية المطلقة والعبودية المطلقة اطفال المسيحية بعض نارها بشئ من الروحية والرحمة لم تستطع أن تتغلب على روح القسوة الشديدة العاصفة التي خلفتها الفلسفات اليونانية والحضارة الرومانية، وكانت النظريات الفلسفية مشوهة بشئ مما جاء في التوراة والإنجيل وبعضها مكتوب بأقلام الأحبار والرهبان وهي فلسفة منقسمة على نفسها بين عبادة الجسد والرهبانية (الابقوريون والرواقيون) وهم نزعتان متضادتان حول تفسير مفهوم السعادة: أحدهما ترمي إلى اقتناص اللذات والأخرى تدعوا إلى التحرر من اللذات كلية وكلاهما مبالغ في وجهته وكلاهما متعارض مع فطرة الإنسان الجامحة الداعية إلى مقارفة ما أحل الله دون الوصول إلى مرحلة السقوط، وهي المعادلة الإسلامية الحقيقة التي دعا إليها الدين الحق في كل زمان. ولقد غلب المفهوم الإباحي على الحضاراتين اليونانية والرومانية حول الاندفاع وراء اللذات وعبادة الأجساد وما أطلق عليه مرح البدن وهو المفهوم الذي ورثته الحضارة الغربية المعاصرة واسرفت فيه اسرافا شديدا، خاصة بعد أن وقعت أوروبا في دائرة (الرهبانية) التي هي في حد ذاتها اسرافا في الجانب الآخر،

وهكذا لم يستطع الغرب أن يعرف ميزان الاعتدال الذي دعا إليه الدين الحق، وهو تحصين رغبات الإنسان دون الخروج على الحدود والضوابط التي رسمتها رسالات السماء.

ولا ريب أن فكرة الفلسفة اليونانية في الإباحة والعرى هي أصل الدعوة التي حمل لوائها اليهود في العصر الحديث تحت ستار الماسونية بهدف هدم المجتمع الإنساني وذلك بتلقين الشباب في طفولتهم أسس دعوات الجنس والانحلال وتربيتهم على عدم التجرح من رؤية أعضائهم التناسلية في نوادي العراة أو الرحلات.

(٢) وكان من أخطر ما دعت إليه الفلسفة اليونانية الرومانية الدعوة إلى جعل شئون الحكم في يد طائفة مختارة من الناس يتصاہرون فيما بينهم ويلدون أطفالهم بصورة جماعية ثم تربىهم الدولة محافظة على سلامة الجنس المختار، وهي دعوى أفلاطون في جمهوريته التي فشل مرتين في أن يتحققها حين أتيحت الفرصة لإقامة حكومة ولعل هذه الدعوى هي أخطر ما حملت الفلسفة اليونانية الرومانية إلى حضارة الغرب الحديثة حيث لا تزال قائمة في أعماق الحكام وال فلاسفة المعاصرين وان كانت مختفية تحت أسماء أخرى براقة كاذبة وقد كانت هذه الدعوى المسروقة في الظلم مما دعا الإسلام إلى القضاء عليها فقد دعا فلاسفة الأغريق (ارسطو وأفلاطون) إلى شرعية الرق

وإلى تقسيم المجتمع إلى سادة وعبيد ، والتأكيد بان وجود الرقيق حقيقة لا سبيل إلى تجاوزها وقرار حق السيد في استغلال العبيد (ارسطو) وقد عجزت المسيحية عن أن ترفع عن المجتمع الأوري هذه الآصرة بل لقد أيدتها من بعد كما أيدت (ربا اليهود) .

(٣) وقد كانت نظرية الأجناس التي استعملت في ظل الفكر الغربي الحديث من أخطر الدعوات التي أعلن الإسلام معارضته إليها والتي استغلها اليهود لفرضوا على البشرية نظرية شعب الله المختار وهي نظرية ترى أن تكون هناك جماعة معينة بينها دين الله عقدا خاصا لتكون مسودة على العالم ، وقد قرر الإسلام أن عقد الله تبارك وتعالى مع الناس هو (التفوى) بذلك شجب الإسلام الدعوة العنصرية القائمة على الدم والأنساب ومنع التفاصيل بها ، كذلك فإن الإسلام لم يقر أي تميز في الجماعة على أساس اللون أو الجنس أو اللغة ، وجعل التميز الوحيد هو التقوى والعمل الصالح ، وكذلك هدم الإسلام نظام استعلاء الطبقة الخاصة لاغيا الرق والسخرة ومحراً للعبيد وفاتها لهم باب الأخوة الجامعة بشتى الأساليب .

(٤) كذلك فقد رفض علماء الإسلام المنطق الأرسطي الذي يقوم على القياس والاستدلال النظري وأقام منطقا جديدا معبرا عن خصائصه وهو المنهج التجريبي واعتبروا أمثال

الكندي والفارابي وابن سينا وابن رشد مجرد امتداد للروح الهمelinية في العالم الإسلامي والفكر الإسلامي هو الذي اكتشف بحق المنهج التجربسي ، ومنهج المعرفة وقدم الإمام ابن تيمية الأسس العقلية المجردة لنطق القرآن بعد أن دحض أخطاء أرسطو .

إن اختلاط الفكر اليوناني الروماني بالفكر اليهودي المسيحي واضح في تاريخ الفلسفة وضوحا شديدا ، هذا الاختلاط التي كان مصدره عجز المفاهيم الدينية عن تقديم نفسها للناس إلا من خلال نظريات فلسفية تجلّيها أو مسرحيات تصورها وهو ما ارتفع الإسلام ارتفاعا كبيرا عن قوله ، فإن الفلسفات حين ترجمت عجزت عن احتواء الإسلام كما احتوت اليهودية والمسيحية ووقف لها علماء المسلمين بالمرصاد وكشفوا زيفها وخلافها العميق مع منهج الإسلام : الذي كان واضحا بسيطا ميسرا ليس فيه أي تعقيد يحتاج إلى الأسلوب الفلسفى ، والذي كان يختلف من حيث الجوهر مع مفاهيم الوثنية والعبودية والتعدد والإباحية التي كانت هي الظواهر الواضحة لل الفكر الغربي المختلط .

والمعروف أن موسى بن ميمون (فيلسوف اليهودية) طبق الفلسفة الأرسطية على اليهودية ، كما طبق موسى

الاكويني الفلسفة الارسطية على المسيحية، وأن اثر الفلسفة اليونانية ظاهر للعيان في مذاهب الفلسفة الغربية من بعد: وفي كتابات بيكون وديكارت واسينوزا ولينينر وهيجل ، كان هدف الفلسفة المسيحية من ذلك تزويد العالم بنظرية تامة عن الكون وهذا ما لم يكن الإسلام في حاجة إليه لقيامه على التوحيد والتنزيه فالإسلام في جوهره قرار الله تبارك وتعالى بالسلطان الأوحد في الهيمنة على الكون وأن الذين حاولوا التوفيق بين الفلسفة اليونانية والإسلام أمثال: (الكندي والفارابي وابن سينا) كانوا يهدون إلى غايات بعيدة عن خدمة أهداف الإسلام الحقيقة على نحو ما عرف أخيرا من تبعية بعضهم للدعوى الباطنية فضلا عن فشلهم الذريع في تحقيق هدف الموائمة بين فكر عبودي يوناني وفكرة إسلامي يدعوا إلى المساواة والحرية والانحاء البشري ، ومن ذلك تحبطهم في الموائمة بين فكر ارسطو وفكرة أفلاطون وكلاهما له وجهة مختلفة .

لقد كانت الفلسفة المسيحية تحاول تبرير التشليث بمفاهيم فلسفة مستمدة من الفلسفات الوثنية القديمة ، ولم يكن الإسلام في حاجة إلى فلسفات لعرض مفاهيمه اليسيرة في التوحيد ، وكذلك الأمر بالنسبة للمسرح وعقدة الصراع بين الالهة والبشر فإن الإسلام قد خلا من حاجته إلى هذا الأداء لقول الباحثون في

مقارنات الأديان : إن اليهود في عهد فيلون (الذي عاش ما بين سنة ٤ قبل الميلاد و ٤٠ بعده مرجوا الدين بالفلسفة حتى ادعوا أن الفلسفة الاغريقية والديانة الموسوية من أصل واحد وفي نفس الوقت نرى الافلاطونية الحديثة التي بدأت بتاريخ افلوطين المتوفى ٢٧٠ م تمزجها بالدين المسيحي مزجا وإذا النساطرة واليعاقبة الذين ورثوا نظريات هذه المدرسة (الافلوطية الحديثة) والذين كانوا يقيمون في بلاد فارس والعراق وسوريا حين الفتح الإسلامي يتكتلون على دراسة الفلسفة حتى كانوا واسطة في نقلها لل المسلمين ، وانهم حين نقلوا الفلسفة اليونانية لم ينقلوها بامانة بل خلطوها بمفهومهم المسيحي :

وصدق الله العظيم

﴿ وَقَالَتِ الْيَهُودُ لَيْسَتِ النَّصَرَى عَلَى شَيْءٍ وَقَالَتِ النَّصَرَى لَيْسَتِ الْيَهُودُ عَلَى شَيْءٍ ﴾



## الفصل الرابع ماذا أخذ الغرب وماذا أعطى

أريد أن أقدم تصوراً للفكر الأولي قبل أن تصل أضواء الإسلام إلى الغرب : هذا الفكر المختلط على حد تعبير الباحثين في العقائد والفلسفات : الخلط بين الفكر اليوناني والفكر الروماني ، وهو فكر بشري وبين بقايا الدين اليهودي والمسيحي ، والمسيحية دين مكمل لرسالة موسى بكتاب آخر غير التوراة هو الانجيل ، وقد عبرت مفاهيم الرسالتين المترلتين إلى الغرب على نحو مختلف ، بعد أن تنازعتها أهواه الأحجار الرهبان على النحو الذي أشار إليه القرآن الكريم منذ أربعة عشر قرنا وأكده في العقود الأخيرة أبحاث كبار رجال اللاهوت اليهودي والمسيحي أنفسهم ، أبرز معطيات هذا الفكر تتركز في الفيلسوفين الكبارين (أفلاطون) وأرسطو على خلاف ما بينهما من اتجاه يمكن أن يصور الخلاف الفلسفي العالمي كله فأفلاطون مفاهيمه تتصل بالحسد والروح وارسطو مفاهيمه تتصل بالمادة ولذلك فقد كان ارسطو قاعدة أساسية للفكر المادي الغربي الذي انطلق من بعد أن وقع الخلاف بين الفكر المسيحي اللاهوتي الذي تقلص — وبين الفكر العلمي والتجريبي الذي انتج الفكر الفلسفي المادي . وفي نفس الوقت عندما عبر الإسلام إلى الغرب وحمل معه مفاهيمه سواء في مجال العلم التجريبي أو منهج المعرفة (بمفاهيمه

في التاريخ والمجتمع والاقتصاد والتربية) تراجع منهج ارسطو تماماً وهاجمه الفكر الغربي بمثل ما سبق أن هاجمه به المسلمين في القرن الرابع الهجري، ولكن حركة الغزو الفكري والتغريب لم تلبث أن فرضت منهج ارسطو على المناهج الدراسية والثقافية العربية والإسلامية لتحقير المسلمين في دائرة الفكر التأملي وتحرمه من الفكر التجريبي الذي كانوا قد أهدوه للغرب وأقام عليه الحضارة الحديثة.

لقد أفاد الفكر الغربي بنظريات المسلمين في العلوم (وفي مختلف المجالات مما عرف بعضه (روجر بيكون ورابير، وديكارت) وما أنكره فرنسيس بيكون ولكن النصوص كشفت مصادره من كتابات الغزالي في المنقد من الضلال وكتابات الشافعي في الرسالة وغيرها).

غير أن القضية هي: ماذا كان موقف الغرب، لقد باع لنا البضاعة الفاسدة وحجب لديه فكر المسلمين المحبوس في أكثر من نصف مليون مخطوط ان محاولة صرف المسلمين عن منهج فكرهم الأصيل كان هدفاً ضخماً من أهداف التغريب والغزو الفكري إيماناً منهم بأن ذلك هو السبيل الوحيد لابقائهم – أي المسلمين – في الدائرة المغلقة وما يزال المسلمون غارقون في دراسة فلسفة الغرب القديمة وال الحديثة، وما زالوا يفهمون التاريخ الإسلامي بمقاييس التفسير المادي، وما يزالون يعتبرون (ابن سينا والفارابي) هم فلاسفة الإسلام.

وكان ذلك العمل مؤكداً للتوجيه الذي قدمه لويس التاسع بعد الحملة الصليبية التاسعة: [أيها الأمة النصرانية إذا أردت أن تقضي على هذه الأمة (أي الإسلامية) فعليك أن تدمري أخلاقها وأن توجدي لها بدائل لولاءاتها غير الولاء لله ورسوله وللمؤمنين، أو جدي لها ولاءات جديدة وتعلق جريدة لوموند فتقول: واعتقد بأنه إذا لم نتمكن من تحويل المسلمين بالتدرّيج عن دينهم وحملهم على اعتناق المسيحية فإن النتيجة الحتمية هي تكون روح قومية جديدة تؤدي إلى طردنا من الإمبراطورية الاستعمارية في شمال إفريقيا وإن السبيل الوحيد لعدم طردنا من هذه الإمبراطورية أن نجعل سكان البلاد فرنسيين والسبيل لذلك هو أن نجعلهم مسيحيين].

ومن أجل ذلك طرح النفوذ الأجنبي في أفق الفكر الإسلامي حصاداً مختلطًا من الفكر اليوناني والروماني والمسيحي واليهودي لإثارة الشبهات وزلزلة النفوس وإثارة الشكوك في القلوب ولكن علماء المسلمين واجهوا هذا الفكر وكشفوا زيفه وأبادوا عن عواره وفساده وعجزه عن العطاء في مواجهة تكامل الإسلام وسماحته وسعة أفقه.

ولقد كشفت المواجهة التي قام بها علماء المسلمين للفكر اليوناني في القرن الثالث الهجري والمواجهة إلى علماء المسلمين للفكر الغربي بحمله في القرن الرابع عشر الهجري عن أصالة وقوه، أن دلت على شيء فقد دلت على أن «المسلم قادر على أن

يتجاوز الفكر الغربي بجملته إلى فكر آخر أكثر انسانية وعمقاً وأكبر قدرة على معالجة مشكلات العصر على أساس الإيمان بالله الواحد الأحد وبأخلاقية الحياة والمسؤولية الفردية، ذلك هو منهج الإسلام الجامع.

«وإن ما يصلح في المجتمعات الشرق أو الغرب على السواء من مبادئ وأفكار لا يكون صالحاً بالضرورة لمجتمعات عالمنا الإسلامي، وأن المجتمع الأوروبي ليس بالضرورة مثلاً لكل المجتمعات وقد تتجاوز البشرية حضارة الغرب إلى موقع آخر من الحضارة أفضل وأكمل يقيم التوازن بين الجانب الروحي والجانب المادي ويجعل دعائهما الإيمان بالله» على حد تعبير الدكتور الغنيمي التفتازاني.

لقد كانت ترجمة الفلسفة اليونانية إلى اللغة العربية في القرن الثالث المجري أشبه بمؤامرة خطط لها الشعوبيون والباطنيون أعداء الإسلام، خرجمت عن المدف الحقيلي من ترجمة العلوم وقد أعادت إليها ذلك الاتجاه الخطير الذي سار فيه (المؤمنون) بالانحياز إلى علماء الكلام والمعتزلة الذين كونتهم الفلسفة اليونانية أساساً وأخرجتهم من مفاهيم الإسلام.

ولكن قدرة الإسلام وأصالته — إذ ذاك — كانت قادرة على ضرب هذه المؤامرة منذ اللحظة الأولى وكشف زيف دعاوى الفكر اليوناني (والجوسي والهندى والفارسي) جمِيعاً، ولكن الخطورة نشأت عندما تجدد ذلك في العصر الحديث على يد حركة

التغريب والغزو الفكري التي كانت تسعى إلى أن تطرح في أفق الفكر الإسلامي خليطاً من مفاهيم اليونان والفرس، وجموعة من فلسفات مضطربة باطنية وفلسفية ومادية ووثنية وإباحية بهدف تدمير مفهوم أهل السنة والجماعة — وهذا هي المعركة التي مازلنا نواجهها بقوة منذ منتصف القرن الرابع عشر الهجري.

وقد تحدث كثير من الباحثين عن أخطار ترجمة التراث اليوناني التي اتسعت في العصر الحديث دون أن يكون لها ترشيد صحيح أو قدرة مسبقة على كشف زيفها.

ولقد طرحت حركة الترجمة التي قام بها النساطرة مجموعة من المفاهيم الفلسفية الفاسدة التي تداولتها الوثنيات اليونانية التي أطلق عليها اسم علم الأصنام والتي كانت جماع وثنيات المجنوسية والبؤذية والأبقرية والتي صنعت من بعد فلسفات شونهور ووجودية سارتر والهة الزراعة والخصاد والخير والشر، واسترضاء الآلهة بالخمور والدعارة في المعابد، وجماع مفاهيم السومريين، والبابليين، وتموز وأدونيس وعشتروت. وعبادة العجل في مصر، وقد خاض في هذا الوحل فلاسفة لهم أهداف تكشفت منذ قريب أمثال الفارابي وابن سينا ومن تبعهم من أصحاب رسائل إخوان الصفا ودعاة القرامطة والزنج.

ويصور محرر المقتطف هذه الفترة بقوله:

«كان حوض البحر المتوسط في نهاية القرن الأول الميلادي

مسرحًا لمعركة فكرية كبيرة تناضل فيها الثقافتان الاغريقية والعبيرية (ايطاليا، سوريا — مصر، اليونان) قبل المسيحية، قامت المعركة على النزاع بين العقل والدين».

ويؤكد هذا النص أن اليهودية قد هزمت أمام الفكر اليوناني الذي يؤمن بالإباحية اليونانية.

تتلخص مفاهيم الفكر الاغريقي الذي انصهر في الفكر الروماني من بعد في عدة مفاهيم أساسية:

### أولاً: تقوين الرق والعبودية

فقد قسم أفلاطون الناس إلى ثلاثة أقسام: المশروعون والمحاربون والصناع أما الأولون فهم المخلوقون لسيادة دون غيرهم وسماهم (الصنف الذهبي) أما المحاربون فهم حراس المملكة وسماهم الصنف الفضي أما الصناع فهم المخلوقون للطاعة العميماء ودعاهم الصنف الحديدي أما العبيد فقال إنهم ماشية الأمة مثلهم كمثل البهائم العاقلة وهذا رأي الحضارات القديمة (الفارسية والهندية والفرعونية) في الواقع.

### ثانياً: فشل فكرة المدنية الفاضلة

وقد دعا أفلاطون لتحقيق جمهورية في جمهورية صغيرة وقيل له انك مفوض تفويضا مطلقا لتحقيق جمهوريتك فاخفق، وقد عشرين سنة وبعد فترة من الزمن أعيد للتجربة مرة أخرى وبعد

هذا الانفاق أخفق اخفاقاً كاملاً مرة أخرى.

ودعا أفلاطون إلى التناصح حين قال أرسطو بازليه المادة وقد سيطرت الأفكار الأفلاطونية سيطرة كاملة على المدارس الباطنية الشرافية والصوفية، لنزعتها المثالية الهادفة إلى تحثير الجسد وملذاته، وهذه الفلسفة هي التي أخذ منها أصحاب الفلسفة الشرافية، وهي تبدو واضحة عند أكثر الفلاسفة العرب وخاصة الشرافية، وهي تبدو واضحة عند أكثر الفلاسفة العرب وخاصة ما يتعلق منها بالنفس إذ النفس عندهم كشأنها عند أفلاطون جوهر روحي قادر على محاوزة عالم الحواس والابدان إلى عالم الربوبية والصفاء، وحين تقرأ كتابات الفارابي وابن سينا وإنحوان الصفا والكندي وابن رشد وغيرهم تجدهم يكتثرون في مصنفاتهم الفلسفية من ذكر أفلاطون في معرض كلامهم عن النفس (ويختلف مفهوم أفلاطون في قضية النفس عن مفهوم الإسلام الصحيح) والأثر الأفلاطوني في رسائل الفارابي (آراء أهل المدينة الفاضلة) أكثر أما مؤلفات ابن سينا فهي مستنبطه من مصنفات أفلاطون، وكذلك كل ما جاء في رسائل إخوان الصفا من رسائل الفيض والإبداع وكانت الأفلاطونية قد انتقلت إلى فلاسفة الاسكندرية فيلون ، أفلوطين ، فرغويوس ، ترقلوس ، ثم انتقلت إلى اللغة العربية في عصر الترجمة ثم ترجمت إلى اللغات الأوربية.

وقد عمد كتاب التعريب في عصر مبكر إلى اغراء المصنفين العرب بأفلاطون وارسطو فيقول سلامة موسى في اطار حديثه عن الفكر الاغريقي وعظمته (!) إن المحدد الناهض لا يكون كذلك

إلا إذا تخلص من القيود العديدة سواءً أكان مصدرها الشرائع أم التقاليد ، وحين يوردون حلم أفلاطون بالمدينة الفاضلة لا يشيرون إلى لأخفاقه وفشلها في التطبيق ولكنهم يشيرون إلى أن الفارابي أخذ الفكرة منه .

### ثالثاً : مشاهير النساء

وقد دعا أفلاطون إلى تلاقي النساء والرجال بدون تعين إمرأة بعينها لرجل بعينه حتى تختلط الأنساب ولا يعرف أحد والديه ، ولا ينسب الأبناء إلى أب معروف فيترى الأبناء بدون ولاء إلا لوطنه ودعا إلى العناية بالانتقاء والفضائل ولا يسمح للطبقات بالاختلاط الجنسي فلكل طبقة نساؤها ورجالها لا يتعدونها إلى غيرها كما دعا إلى إلغاء الزواج والامتلاك بين طبقي المقاتلة والأوصياء ولما كان هذا النظام فاسد الوجهة والأسلوب فقد فشل فشلاً ذريعاً حيث كتب الفشل على كل التجربتين اللتين قام بهما ، حيث وضع نفسه موضع المشرع الأكبر وأصدر قوانينه وتشريعاته معتمداً على فكره الذاتي وأهوائه .

وقد كانت غايتها : تثبيت الرق ، ومنع طبقات الأمة الدنيا من القدرة على النماء والتحول ،

يقول الدكتور حسن الشرقاوي : وقد استعار ماركس تجربة أفلاطون وتصور ماركس أن خطأً أفلاطون يكمن في اعتماده على طبقة المفكرين الأمر الذي كتب على مدنيته الفشل في التطبيق ولذلك

استبدل ماركس بطبيقة الفلاسفة طبقة العامة وجعلها الطبقة الحاكمة وكفل لها جميع السلطات التي كانت لطبقة الفلاسفة فقد شكل المثلث وجعل القاع هو القمة أما القمة فهي القاع واجتر الفكر الأفلاطوني اجتراراً واهتم بالمعدة أكثر من اهتمامه بالعقل — وقد طبق تلميذه (لينين) المنفذ الأول للشيوعية هذه النظرية في روسيا فهل حققت السعادة للإنسان .

لقد هبطت الشيوعية بـإِلَى الإنسان إِلَى الدرك الأَسْفَل وجعلته عبداً للمادة بعد أن كان سيداً كَمَا أَفْقَدَتْه فكره وعقله ودينه جمِيعاً كذلك فقد استعار (هتلر) نظرية سيادة العنصر وجعلها أساس دعوته وفشلَتْ دعوته كَمَا فشلت الشيوعية والجمهورية الأفلاطونية من قبل ويرجع هذا إِلَى انحراف الإنسان وغروره حين يضع نفسه موضع المشرع الأَكْبَر ، محاولاً أن يرسم منهاجاً أو نظاماً مخالفًا لمنهج الله تبارك وتعالى ، وهكذا يتخطى الفكر البشري حين يرى نفسه قادرًا على أن يقلب النظام الرباني وكانت أخطاء أفلاطون كالتالي :

- تعصيَّه لطبقة الفلاسفة وظلم طبقيَّة الجندي وال العامة .
- معاملة الطبقات الدنيا كالبهائم والحيوان .
- إلغاء الأُبُوة والبنوة .
- القضاء على المريض والمشوه والمعتوه بالموت والتعقيم والتفري .

وقد تابع أرسطو استاذه أفلاطون في مفاهيم الاستعلاء العنصري

للسادة وإقرار الرق والعبودية للطبقات الدنيا .  
وقد جاء الإسلام لنقض هذه الفلسفة البشرية الضالة تماماً من  
جميع جوانبها .



## الفصل الخامس

### أرسطو : بين الفارابي وابن سينا

واجه الفكر الإسلامي نظريات الفكر (الاغريقي — اليوناني — الهليني) مرتين مرة في القرن الثالث الهجري ومرة في القرن الرابع عشر الهجري ففي المرة الأولى عند ترجمته حيث قام علماء المسلمين نظريات أرسطو في المنطق وكشفوا زيفها وردوا نظرياته عن الخالق، وعن المادة، وعن ، بعد أن جرى الفارابي وابن سينا شوطاً طويلاً في قبولها ومحاولة الموائمة بينها وبين مفهوم التوحيد الإسلامي وهي المحاولة التي انتهت إلى فشل ذريع والتي تركت آثارها في مجال الكلام والاعتزاز والتتصوف الفلسفية وغيره، والمرة الأولى في العصر الحديث عندما تقرر تدريس الفلسفة اليونانية في الجامعات ، وجاء المستشرقون ليعلنوا أن الفلسفة العربية هي فلسفة يونانية مكتوبة بحروف عربية وعلا صوت لطفي السيد وطه حسين وغيره إلى ما أسموه المعلم الأول (أرسطو) بدعوى انه معلم الفكر الإسلامي ، في أكذوبة عريضة لم تثبت علمياً ولكنها كانت أشبه بمؤامرة يراد بها ربط المسلمين بمنهج أرسطو التأملي الذي تجاوزته أوروبا بقبول منهج التجريب الإسلامي . وكما رفض المسلمون نظرية أرسطو في المنطق فقد نبذوا كتابات أرسطو عن الدراما والنماذج التي طاف بها في تراجيدات سوفوكليس واستجيلوس ويور بيديز وكوميديات اريستوفان واضرائه فقد رأوها

حافلة بالهة تتصارع وأرياب تلهو وتعبث وقدر متربص بالناس أبداً أن يلحق بهم ضروب الأذى، لم ير لهم هذا أبداً فقد كانوا أجيالاً محبولة على نظرة التوحيد ورفض الشرك ولو كان شبهه أو أداة من أدوات صناعة الفن والتجميل وكذلك أسقطت أكذوبة دعاء الفلسفات حيث لم يكن ارسطو معلماً للمسلمين يوماً من الأيام.

وكما قلنا فلقد رفض الفكر الإسلامي صراحة ومن أول يوم (المنطق الأرسطي) الذي يقوم على القياس والاستدلال النظري وأقام منطقاً جديداً معبراً عن خصائصه وهو المنهج الحسي التجريبي واعتبار الكندي والفارابي وابن سينا وابن رشد مجرد امتداد للروح الهلينية في العالم الإسلامي والفكر الإسلامي هو الذي اكتشف بحق المنطق التجريبي وقد عرض الإمام بن تيمية الأسس العقلية المجردة لمنطق أرسطو ورفض القول بالكليات.

وكما رفض المسلمون المنهج القياسي اليوناني فقد رفضوا المفهوم الاقطاعي والاستبدادي الذي عرفته حضارات الرومان والفرس، كذلك فقد رفض الصوفية الهندية والنوعوصية وما أخذه من الفرس والروم فهي تنظيمات وليس نظماً.

أما في العصر الحديث فقد ركز علماء المسلمين على تكذيب دعوة الفلسفة الإسلامية المرتبطة بالكندي والفارابي وابن سينا وابن رشد والكشف عن أن محاولة التوفيق بين الدين والفلسفة التي قاموا بها كانت زائفة. وقد أطلق عليهم علماء المسلمين المشاؤون

ال المسلمين على وزن المشائين اليونان .

وإذا كان الإمام ابن تيمية قد حسم موقف المسلمين من مسألة منطق أرسطو فإن عدداً كثيراً من العلماء قد سبقه إلى دحض مفتريات الفلسفة اليونانية وكان الإمام الفراتي قد كفر الفلسفه في ثلاثة مسائل هما: انكار علم الله (تبارك وتعالى) بالجزئيات — وانكار حشر الأجساد وقولهم بقدم العالم .

وقد أعلن الشيخ مصطفى عبد الرزاق بان الفلسفة الإسلامية تتركز في انتاج الأصوليين من علماء أصول الفقه والدين الذين لزموا منهج السلف وذلك قوله «ان أبرز الآراء وأكبرها خطرا القول بان الفلسفة الإسلامية الصحيحة ينبغي التماسها في الفقه الإسلامي ، وهذه القضية تناقض تمام المناقضة ما يقول به المستشرقون بان المسلمين عارون من الفلسفة ، وان الفلسفة التي دخلت إلى ثقافتهم يونانية ومنهم من يعتبر أن علم الكلام هو أصل الفلسفة الإسلامية وان علم الكلام عند المسلمين مستمد من الفلسفة اليونانية متأثر بها ، أما أن الفقه هو أصل الفلسفة الإسلامية فنظيرية جديدة لا شك انها ستفتح باب جديدا للبحث والجدل والمناقشة ، ويقول الشيخ مصطفى عبد الرزاق أن الشافعي هو أول من وضع مصنفا في العلوم الدينية على منهج علمي ومصنف الشافعي هو الرسالة ورسالة الشافعي تسلك في سرد مباحثها وترتيب أبوابها نسقا مقررا في ذهن مؤلفها قد يميل اطراوه أحياناً ويختفي وجه الشابع فيه ، ويعرض له الاستطراد أو

يلحقه التكرار والغموض ولكنه على ذلك كله بداية قوية للتأليف العلمي المنظم في فن يجمع الشافعي لأول مرة عناصره الأولى» .  
أ.ه

### (كتابه: تمهيد لتاريخ الفلسفة الإسلامية - ١٩٤٥)

ومنذ أن أعلن الشيخ مصطفى عبد الرزاق أن الفلسفة الإسلامية تبدأ بالإمام الشافعي ومن هذا الخط بدأ (علي سامي النشار) ذلك العمل الكبير الذي استطاع أن يحققه، ثم جاء بعده الدكتور محمد محمد حسين فدعا إلى اسلامة الأدب العربي وتحريره من الزيف والسموم التي حاول طه حسين أن يصيغه بها، ثم جاء الدكتور محمد عبد الله دراز فوضع منهج الأخلاق في القرآن أما الأستاذ حسن البنا فقد فتح الباب أمام الدراسات العصرية للشريعة الإسلامية مقارنة بالقانون الوضعي وهو العمل الذي سار فيه عبدالقادر عودة وعلى علي منصور وتوفيق الشاوي، ومحمد أبو السعود، وعيسى عبده.

ولقد كشف علماء المسلمين أن منطق أرسطو أخفق في التمييز بين الحق والباطل.

وجاءت أوروبا في عصر النهضة فأسقطت منطق أرسطو الذي أصبح يطلق عليه المنطق الصوري (أي الذي يجعل كل همه في تكوين صيغ وصور كلامية يعتبرها بمثايسه وقواعده صحيحة وإن خالفت الواقع المحسوس الملموس وعادت البشرية إلى قواعدها

سالمة وهي أن المنطق هو مجموعة من البديهيات وال المسلمات في كل عقل تخضع لها العقول السليمة بغير حاجة إلى تعقيدات أرسطو».

ويرجع تمجيد أرسطو وأكباه في الفترة السابقة لعصر النهضة في أوروبا هو انه أصبح — بمنطقه الصوري — موضع تقدير الكنيسة المسيحية حتى أن من كان يجرو على مخالفة رأي من آرائه كان يعرض نفسه للموت وقد كاد أن يكون ذلك نصيب من قال بكروية الأرض لأن أرسطو قال انها مسطحة؛ وتتخذ حكومة جنوب افريقيا — كما يروي الأستاذ أحمد حسن — من فلسفة ارسطو سندا شرعا لسياسيتها العنصرية فهو يتحدث باسهاب عن العبيد وكيف يجب أن يبقوا عبيدا ويجب ألا يفكروا فضلا عن أن يتحرروا على كونهم عبيدا.

ولقد حاولت كتابات التعريين (لطفي السيد وطه حسين و سالمة موسى وغيرهم أن تبعث الحياة مرة أخرى في فكر أرسطو بترجمة آثاره والدعوة إليه، وبالرغم من التيار الذي أنشأه الشيخ مصطفى عبد الرزاق فقد ظل خصوم الإسلام يركزون عليه وقد أعلن الفيلسوف اقبال الخذر من سيطرة الفكر الارسطي، وتحدث كثيرون عن ضرورة مواجهة منطق ارسطو كما فعل ابن تيمية من قبل للعودة إلى الأصالة.

ولم يتوقف الصراع بين أرسطو وأفلاطون على طول العصور وما يزال أثر هذا الصراع قائما حتى الآن فقد كان أفلاطون

يهدف إلى تنظيم الحياة الاجتماعية أما أرسطو فيرمي إلى إعادة تنظيم المعرفة. كان أفلاطون مثالياً وشاعراً، فإن أرسطو كان عالماً تأملياً يصل إلى أصوله باللحظة هذا الترقى الذي تعشه الثقافة الغربية والحضارة الغربية إلى اليوم بدأ مع أرسطو وأفلاطون.

ويقول الدكتور علي سامي النشار في كتابه مناهج البحث عن مفكري الإسلام: إن المنطق اليوناني هو ناشئ عن عقرية اللغة اليونانية وإن من هذا المنطق نشأت المينا فيزيقاً الارسطية ولذلك كان من المتعذر نجاحه في العالم الإسلامي وكان لا بد من منطق خاص ينشق من عقرية اللغة العربية».

وكذلك فقد رفض علماء الإسلام نظرية الفارابي في المدينة الفاضلة، تعدّها الفقهاء: الاعتصام للشاطبي وتبصرة الأحكام لابن فرحون وسبقهما ابن تيمية وابن القيم وقد تبين أن الفارابي تأثر بالمدرسة الفلسفية اليهودية مبتدئاً بابن جبرول.

وأن الذين حاولوا أن ينشروا بمدينته الفاضلة وينقذوها هو القرامطة في مدينة هجر القرمطية وكان حمدان قرمط مؤسس القرامطة صابئياً وكان أكبر تلاميذ الفارابي وقد تأثر الاسماعيلية بالفارابي كما تأثر به مجمع إخوان الصفا.

وما يؤخذ على الفارابي تحبشه في كتابه (الجمع بين رأي الحكميين) اعتقاداً على كتب مشوهة لفلسفة كلّيّها حتى قيل أن لا يعرف ما بين الفلسفه الثلاث من خلاف.

لقد ظل المنحى الذي سار عليه الفارابي غامضاً ومربياً حتى كشف عنه الباحثون من أمثال محسن مهدي في كتابه عن وجهة الفارابي من خلال أبحاثه ووصلته بإخوان الصفا ومدرستها الاستشراقية الفارسية عند السهروردي وأثر نظرية الفارابي في كتابات الباطنية.

كما كشف عن ذلك ابن الأزرق في كتابه (بدائع السلك في طبائع الملك) وقد كان على معرفة تامة بأعمال الفارابي السياسية — على حد ما نشره الدكتور علي سامي النشار (مجلة دراسات فلسفية وأدبية ١٩٧٦) كاشفاً عن المنحى الشخصي لحياة الفارابي وفكره وقد قال أنه ولد في الشمال في قبائل التركان فيما يسمى الآن (تركمستان) وقد ذهب من بعد إلى بغداد حيث درس على (يوحنا بن جيلان) وكانت مدرسة الإسكندرية الفلسفية قد انتقلت من مرو وجند سابور وحران إلى بغداد، نقلها رهبان حيث تلقاها يوحنا بن جيلان، وكان الفارابي أول رجال المدرسة من المسلمين في بغداد وشيخ الأفلاطونية الحديثة في العالم الإسلامي، وكانت (صياغة الحرناية) هي الملمح الأكبر لفيلسوف الإسلام الأول: الكندي كما كان لهم أثر كبير في الفيلسوف محمد ابن أبي بكر الرازي: هذه الصياغة الحرناية الذين كانوا فرقة أفلاطونية أساساً، يجند بها نظريات الفارابي ثم يقلدتها عملياً (حمدان قرمط) الصابئي الحراني وينقدتها أتباعه في مدينة البلاد في هجر، وهكذا يتبيّن أن الفارابي كان صابئياً حرناًياً ولم يكن تركياً ولا

فارسيا ولا عربيا والصائحة الحرنانين هم من أصل يوناني ويشتغلون بالموسيقى والكيمياء وقد وصفهم المسعودي بأنهم حشوية الفلاسفة وهناك قول انه عربي تعلم على يد الصائبة وقد قيل هذا عن الكلندي ، ويتركز أثر الفارابي الحقيقي في علم السياسة وفي الحركة السياسية العنيفة التي كادت تقوض نظام الدولة الإسلامية كلها ، حيث نجد أن هذا الرجل الذي حاول اتباعه أن ينشئوا مدينة الله لافلاطون في مدينة هجر القرمطية بقيادة حمدان قرمط ، وفي كتابه (المدينة الفاضلة) تأثر بافلاطون وأن كان قد أضاف على رئيس المدينة بعض التصورات الإسلامية وكذلك نقل في بعض كتبه الأخرى ، بعد أن تبين له استحالة قيام ميتافيزيق عن طريق اليونان في العالم الإسلامي ويفسر لنا هذا تماما هجوم ابن رشد عليه .

يقول دكتور عمر فروخ : ان الفارابي يجعل السكني في مدنه الفاضلة مقصورة على الذين يذهبون مذهبه في التفكير وكان الفارابي من المؤمنين بالفيض أي بان هذا العالم فاض عن الله (وهي نظرية يونانية باطلة) لا يقرها مفهوم الإسلام الصحيح ومن هنا فإن مفهوم الفارابي مخالف في تفاصيله لمفهوم أهل السنة والجماعة قريب من مفاهيم الباطنية والفرق الضالة لأنه يرى أن الخلود روحي وأن الأجسام لا تبعث وأنه يرى أن النبوة إنما هي القوة الخيالية ، وعن الفارابي أخذ إخوان الصفا الذين يرون أن الأديان ناقصة وأنه لا بد من سد نقصها بالفلسفة ، وكذلك فإن

مفهوم ابن سينا في النفس مضطرب فهو لا يدري من أين جاءت النفس ولا ما يحدث لها بعض مفارقتها للبدن ويرى أن الحكمة الالهيين يرغبون في خلود غير الخلود الذي جاءت به الأديان.

بل ابن سينا يذهب إلى أبعد من ذلك في معارض الإسلام حين يتحدث عن الله تبارك وتعالى فيطلق عليه اسم (واجب الوجود) أو العلة الأولى أي انه يعتبره مجرد وجود منطقي بلا إرادة وبلا معرفة. وواجب الوجود أو العلة الأولى ليسا من أسماء الله تبارك وتعالى الواردة في القرآن الكريم.

ويشير على هذا النحو ابن باجة وابن طفيل وابن رشد ويستمدون مفاهيمهم من التفسير اليوناني فابن باجة يرى أن الوجود غير متناه وابن طفيل يجعل الفرد الفائق الفطرة يعلم نفسه ويستغنى بعقله عن النبوة، أما ابن رشد فيرى أنه إذا ظهر خلاف بين ظاهر الفلسفة وظاهر الشرع فعلينا أن نفهم الفلسفة على ظاهرها وأن نتطلب لظاهر الشرع تأويلاً معقولاً.

وهذه كلها مفاهيم باطلة في نظر الإسلام.

وإذا كان بعض هؤلاء الفلاسفة قد خالفوا المفهوم اليوناني أو تفسيرات أرسطو في بعض الجزئيات فإنهم قد أخطأوا في الأصول العامة الأساسية وهذا ما يشجب نظرتهم تماماً ولا عبرة مما يقال أن ابن رشد خالف أرسطو في صفة العلم الإلهي (حيث جعل الله تعالى تعلم ذاته وتعلم الكائنات خلاف لمذهب أرسطو) فإن ابن رشد من ناحية أخرى يرى أن العالم أزلي ومن ثم فهو أبدى،

كما يرىُ قدم المادة وهو بذلك يخالف أسasين من أهم أسas الإسلام ، كما أن فكرة توفيقه بين الشريعة والفلسفة قامت على أسas باطلة إذ أن المفهوم الإسلامي هو خضوع العقول للمنقول ، وأن الوحي هو الأساس والعقل خاضع له .

ولا ريب أن اهتمام الغرب في العصر الحديث بالفارابي وابن سينا وابن رشد إنما يرجع إلى سبب واحد هو أن منابع هؤلاء يونانية وليست إسلامية خالصة ، ومن ثم فهم قد أعادوا انبثاث الاعتزال والعقلانية والتصوف الفلسفى وأولوا اهتماما بالغا بابن سينا والفارابي من ناحية وبالحلاج وابن عربى من ناحية أخرى فهذه بضاعتهم التي يريدون ترويجها في أفق الإسلام حتى يشككوا المسلمين في هذا العصر في مفهوم أهل السنة والجماعة ومن ثم فقد استطاعوا تجنيد عدد من الكتاب ذوى الأسماء اللامعة للكتابة عن هؤلاء من أمثال العقاد وإبراهيم بيومي مذكر وعثمان أمين .

وهناك ملاحظة هامة هنا فإننا نفرق بين كتابات الفارابي وابن سينا في العلوم التجريبية والرياضية وبين كتابتهم في الفلسفة والمنطق فهذه الأخيرة هي موضع الخطر وان كانت المحاولات الماكرة تحاول أن تستقطب العلوم التجريبية والرياضية للهدف الحقيقى وهو نشر فكر القرامطة والباطنية على النحو الذى قدمته رسائل إخوان الصفا .

ولا بد من الإشارة إلى الضربة القاصمة التي وجهها الإمام

الغزالى للفلسفة حين كشف أخطاء الفلاسفة المشائين في انكار  
البعث ومعرفة الله تبارك وتعالى للجزئيات وخطأ القول يقدم  
العالم .

هذه الضربة التي مازال دعاة التعریب يشيرون إلى آثارها  
الخطيرة أما الضربة الثانية فتلك التي وجهها ابن تيمية لنظرية  
المنطق الأرسطي الذي قامت عليه من بعد كتابات الفلاسفة  
والتصوف الفلسفى جمیعا (وكان ذلك في مرحلة تالية للدور الذي  
قام به الشافعى وابن حنبل وعلماء أصول الفقه والدين فقد نقد  
ابن تيمية الحد الأرسطي والقياس وطريقة الاستدلال الأرسطية  
وقدم منهاجا إسلاميا قرآنيا للمنطق مستمد من القرآن والسنة ،  
وهو المنهج الذي أخذه الغرب من بعد ليهاجم به فهم أرسطو ،  
وان أهمية ابن تيمية لم تكن قاصرة على اسبقيته لمفكري الغرب في  
نقد المنطق التقليدي نقدا علميا موضوعيا بل تتعدي ذلك (كما  
تقول صاحبة رسالة المنطق عن ابن تيمية التي نوقشت أخيراً  
(عفاف عبدالعزيز الغمرى) إلى انه فتح طريقا جديدا لنجد المنطق  
القديم سار فيه بعض مفكري الإسلام منذ ابن القيم والصنعاني  
والسيوطى .



## الفصل السادس

### مواجهة الفلسفة اليونانية

تصدى علماء المسلمين في القرن الرابع عشر الهجري وبعد أن اتسع نطاق التعرّف وتولّت مؤامرات الاستشراق لفرض مفاهيم الفكر اليوناني والفلسفات ومفاهيم التصوف الفلسفية والفكير الباطني من خلال إعادة أحياء مقررات هذا الفكر وكانت الدعوة تحمل طابع المراوغة بالقول الباطل أن المسلمين والعرب في القديم قبلوا هذا الفكر — وهذا لم يحدث — ولذلك فإن على المسلمين اليوم أن يقبلوا نتاجه الممثل في الفكر الغربي المادي.

وكان المسلمون قد دحضوا كل شبهات الفكر اليوناني وتبين اضطراب الترجمات من اليونانية إلى العربية كما تبين دور النساطرة في بث دعواهم من داخل الترجمات ، كذلك تبين دور الفارابي وأبي سينا في خدمة الباطنية والقراطسة .

ويشير الدكتور عمر فروخ إلى أن التجريب الإسلامي كان عاملا حاسما في كشف فساد المسلمات الباطلة التي قدمها الفكر اليوناني وارسّطوا بالذات الذي أحصى عليه أكثر من عشرين مفهوما خاطئا عن الدارسين الذين يحبون أرسّطو كقوله مثلا : إذا ألقى جسمان من مكان عال فإن الأثقل منهما يصل إلى الأرض أولا — ليس للنبات أعضاء تذكير وأعضاء تأنيث .

— الكواكب مساكن للالهة .

— الماء والهواء والتراب والنار عناصر .

وقد ثبت منذ زمن بعيد في علم الطبيعيات من الفيزياء والكيمياء وفي علم الفلك والجغرافيا وفي علم النبات أن هذه أخطاء

أما في العلوم الاجتماعية كالسياسة أو في العلوم المطلقة فنجد كثيرين من المفكرين يخالفون أرسطو في كثير من آرائه .

وقد أدرك الإمام الغزالي هذه المشكلة في كتابه (تهافت الفلسفه) فقال :

إن المترجمين لكلام (أرسطوطاليس) لم ينفك كلامهم عن تحريف وتبديل موج إلى تفسير وتأويل حتى أثار ذلك أيضا نزاعا بينهم وفهم الغزالي الترجمة فهما خاصا حينما قال (وأقوهم بالعقل والتحقيق من المتكلفة في الإسلام : الفارابي أبو نصر وابن سينا فيقتصر على ابطال ما اختاروه ورأوه صحيحـا من مذهب رؤسائهم في الضلال ، أما ما هجروه واستنكفوه من المتابعة (أي ما تركوه ولم يأخذوا به) فلا يشـك أحدـ في اختلالـه ثم هو لا يفتقر إلى نظر طـويل في ابطالـ أن الفارابي وابن سينا عند الغـالي نـاقـلـان ، نـقـلا آراءـ اليـونـانـ إلىـ العـربـ وـاـنـ هـاـ لمـ يـتـولـياـ نـقـلـ تلكـ الآراءـ منـ اللـغـةـ اليـونـانـيـةـ إلىـ اللـغـةـ العـرـبـيـةـ .

ثم تأتي إلى (السفسطة) وهي مذهب في التفـلـسـفـ عند اليـونـانـ رـأـيـ ابنـ رـشـدـ أنـ أـصـحـابـهـماـ معـانـدـونـ جـبـنـاءـ مشـعـوذـونـ

يأتون بكلام لا معنى له (تهافت التهافت) ويرى ابن رشد أن السفسطائيين يقتصرن عند البحث على جانب واحد من الأمور ثم هم ينقلون القضية من مسألة إلى مسألة ويجادلون في أمور لا تتحمل الجدال وجداهم ذلك لا معنى له.

(٢) وأخطأ معظم فلاسفة اليونان وارسدو منهم في القول — يقول الدكتور عمر فروخ بان العالم مؤلف من أربعة عناصر هي المادة والماء والتراب والنار وفي القول بان الماء ينقلب تراباً والتراب ينقلب ماء أو هواء وان الهواء ينقلب ماء، وكلنا يعرف اليوم أن الماء والهواء والتراب والنار ليست عناصر بل مركبات وكان أرسطو أسوأ القائلين بذلك، وقد فند بعض المفكرين اليونانيين هذا القول وقالوا بالنظرية الذرية يغرب ما يقال في العلم اليوم، ولكن أرسطو أصر بعد ذلك على رأيه وقد أدرك المسلمين والعرب خطأ هذا.

(٣) وفي الفلك مجال كبير للخطأ ، فالنجم بعيدة عنا وللمنال منها مدخل كبير ، ولقد كان لليونان في الفلك جهود ثمينة ، ولكن تلك الجهود ظلت حائرة بين العلم والخرافة ، أما العلم ففي قولهم أن الأرض كرة ، وإنها تدور على نفسها ، وإنها في ذلك حول الشمس ، أما الخرافة فكانت في قول جمهورهم أن الأرض ثانية في مركز النظام الشمسي وأن المتحرك فهو الشمس والقمر والنجوم ، ثم قالوا ان الأجرام السماوية كائنات بريعة من النقص ولا يجري عليها (الكون والفساد) أي لا تنشأ ولا تتبدل ولا تفنى !

وانها مساكن للالهة وأن لها نفوسا تحركها وأن لها عقولا تعرف

بها الغيب فتلقى ببعض ما تعرف من الغيب إلى نفر من البشر .  
وكان أرسطو من أنصار الخرافة في النظر إلى النجوم فلقد  
أصر على أن تكون الأرض ثابتة وإن النجوم مساكن للله ولله ولله  
أنها تعرف الغيب .

ولما جاء الإسلام حسم معظم هذه الأمور فقد أبطل التجميم  
فكان ذلك حسما للجدال الأول . وجاء ابن حزم الأندلسي  
(٤٥٦ هـ) فأعلن أن النجوم أجسام حجرية وإنها لا نفوس لها  
تحسي بها ولا عقول لها تفكير بها وهي لا تعلم الغيب وكان رده على  
القدماء عنيف جدا .

وفي دوران الأرض من الناحية العملية قام السجستاني يصنع  
الاصطرباب الزوري المبني على أن الأرض متحركة تدور على  
محورها وأن الفلك بما فيه ما عدا الكواكب السبعة السيارة ثابتة ،  
ثم جاء القزويني (المتوفي ٦٨٢ هـ) فقال (والأرض متحركة دائمًا  
على الاستدارة التي نراه من دوران الفلك إنما هو من أثر دوران  
ال الأرض على نفسها لا دوران الكواكب) .

وكان بطليموس قد سمي الكواكب : (الكواكب المتحدة)  
فاختبر الأفلاك المتداخلة وقد أدرك ابن طفيل الأندلسي  
(٥٨١ هـ) أن نظام بطليموس خطأ فأشار على تلميذه نور  
الدين البطروجي بالعمل على إصلاح هذا النظام غير إننا لا  
نعرف إن كان البطروجي قد فعل ذلك أم لم يفعله .

وكان جالينوس قد قال (ان الشمس لا تقبل الانعدام) وقد رد حجة الإسلام الغزالي على جالينوس في هذا ردًا عاقلاً على ناحيتين : فمن ناحية علمية فلكية قال الغزالي أن المدة التي ذكرها جالينوس ليست كافية في مثل هذا الأمر فالشمس وحجمها (مائة وسبعون مرة قدر حجم الأرض) ولو نقص منها مقدار جبال ملابان ذلك للحس في الزمن الذي هو حياة الإنسان على الأرض ، ثم يقول الغزالي : ولعله قد نقص من الشمس مقدار كبير ولكن الحس لا يستطيع تقديره ، وتقدير ذلك لا يعرف إلا بعلم المناظر أو البصريات ثم لا يعرف ذلك إلا بالتقريب .

وقد اهتم اليونان الذين قالوا بكروية الأرض بان تقيسوا محيط الأرض وقد بذلوا جهوداً كبيرة ولكن مقاييسهم كانت بعيدة جداً عن الصواب .

وقد قام المسلمون باجراء تجارب جديدة وكانت دقيقة جداً لا تختلف عن المقاييس الحالية أكثر من بضعة وعشرين كيلو متراً .

كما أعلن قدماء اليونان مقاييس السنة الشمسي ، ولم يرض المسلمون بهذه الأرقام التي جاء بها اليونان فقام ثابت بن قرة بمحاسبان ذلك فبلغ ٣٦٥ يوماً وربع يوم وعشرين دقائق وعشرين ثوان وهو رقم يزيد على القياس الحالي بأقل من نصف ثانية ثم جاء عمر الخيام فوصل بالحساب إلى أن يصحح السنة الشمسيّة بان زاد ثمانية أيام على كل ثلاثة وثلاثين سنة فظل الخطأ حول السنة الشمسيّة يوماً واحداً في كل خمسة آلاف سنة» ١.هـ.

وهكذا نرى كيف كانت مواجهة الفلسفة اليونانية قديماً وحديثاً تكشف عن أصلالة الإسلام ورُكام الفكر البشري في عصر طفولة البشرية وسقوط التيجان الوهمية من فوق رءوس الضلال أمثال: أرسطو وأفلاطون وأشياعهما ابن سينا والفارابي ومن هذه الجولة تتبع الحقائق الآتية:

**أولاً** : انكشف عمق الخلاف بين العقليتين الإسلامية واليونانية ، وان فلسفة أمة من الأمم لا تخرج عن دائرة السنة التي تضعها هذه الأمة ومن خرج على هذه السنة لفظ حتى في دائتها ولم يعد يمثل سوى فكره - الذاتي وهذا ما حدث لفلسفه الإسلامية .

**ثانياً** : ان ما كتبه الفارابي وابن سينا وغيرهما هي فلسفة مشائية في كلياتها وجزئياتها ، وقد تكشف أن العقل اليوناني يختلف تماماً عن العقل الإسلامي وأن المسلمين قد رفضوا رفضاً قاطعاً (المنطق الأرسطي) وان لهم منطقاً تجريبياً ، في علم أصول الفقه خاصة يعتمد على المنهج التجريبي الذي نسب خطأً إلى فرنسيس بيكون ، وحيث يعتمد المسلمون على المنهج التجريبي فإن حضارة اليونان تعتمد على المنهج القياسي .

**ثالثاً** : إنه منذ بدأت الأقطار الدخيلة تفتتح حمى الإسلام

في أواخر القرن الثاني الهجري كان موقف الإسلام منها واضحاً ويثله موقف الإمام أحمد بن حنبل في مسألة خلق القرآن ، وقد ظل المنهج التجريبي هو الممثل للروح الإسلامية الحق ، وقد ظل الفكر الإسلامي يرفض الآراء الدخيلة حتى ما اصطنعه المتكلمون من آراء عقلية لتأييد مذاهبهم وموقف الإمام الشافعي من علم الكلام واضحاً كموقف الإمام أحمد بن حنبل من فتنة خلق القرآن (دكتور عبدالوهاب أبو النور) .

**رابعاً** : الفلسفة المسماة بالفلسفة الإسلامية ليست من خواص الإنتاج الفكري للمسلمين وإنما هي من مسيرة التفكير الفلسفي اليوناني تماماً فقد كانت في حقيقتها محاولة (الفارابي — الكندي — ابن سينا) للتوفيق بين ما قالته اليونان بصفة خاصة في فلسفتهم وما نزلت به العقيدة الإسلامية من شرائع وعقائد .

وهي محاولة فشلت لأسباب كثيرة وأهمها فساد النصوص ، وفساد نسبة النصوص إلى أصحابها ، وغلبة فكرة العقل على النقل ..  
وهناك محاولة جديدة اليوم ترمي إلى مثل هذا التوفيق أو التلقيق للربط بين الفلسفات المعاصرة والفكر الإسلامي .

**خامساً** : تبين فساد التقسيم الذي قدمه (الفارابي) في كتابه

احصاء العلوم حين قسم العلوم إلى عقلية ونقلية كان الأولى للبس منها للنقل مجال وكان الثانية ليس فيها للعقل دور وكلا الفرضين خطأ، وقد كان مراد الفارابي ومن تبعه من المفكرين المتأثرين بمنطق الاغريق الدفاع عن الفلسفة وذلك بالطعن في العلوم الدينية والادعاء بأنها لا تقوم على اعتبارات عقلية بل على معطيات مستمدۃ من الوحي والدين وبما أن هذه المعطيات لا يجوز الشك فيها فهي إذا غير عقلية غير منطقية غير نقدية، غير لازمة وكل ما بني عليها مشكوك فيه، أما العلوم العقلية فهي لدى الفارابي ومن نحا نحوه تقوم على معطيات العقل والحس وكلاهما نceği قابل للشك وبالتالي للمراجعة والتصحيح، وأهم هذا النوع من العلوم العقلية هو طبعا (الفلسفة) فالدفاع عن الفلسفة هو بيت القصيد ذلك أنها كانت منذ البداية متهمة من قبل الإسلام بأنها تناقض مع ما جمع عليه السلف من اعتقاد بالله والقدر واليوم الآخر والخلق والقرآن الكريم وانها تأخذ بآراء ميتافيزيقية مستهجنة ومنهم من رمى الفلسفه بالزنادقة والكفر (اسماويل راجي الفاروقي).

سادساً: كان موقف علماء أهل السنة والجماعة حاسماً في نقد الفلسفة اليونانية و (الفلسفة بصفة عامة) وتنحيتها

عن مكان الصدارة التي وضعه منها المستشرون  
وارجاعها إلى المكان الثانوي الذي تستحقه بالنسبة  
إلى التراث الفكر ككل.

وهذا ما قام به الإمام ابن تيمية فقد وضع (العلوم الشرعية) في مكان الصدارة بعد أن ميز ناحيتها الأصولية والتطبيقية فعلم أصول الفقه وعلم أصول الدين علماً عقلياً نقديان يتحريان الحقيقة ويوصلان إليها لا تقل عقلانيتها ونقديتها عن أي فلسفه، عن أي علم طبيعي أو رياضي وتراثها هو التراث النهجي المجرد في الفكر الإسلامي وهو الأجود والأعظم وهو الخط الذي سار عليه الشيخ مصطفى عبد الرزاق وأغزر تلاميذه (علي سامي النشار) الذي تابع منهجه في احصاء العلوم ونقد المنطق الارسطي واحلال المنطق اللغوي العربي مكانه واعتبار الفكر الأصولي بمناثبة الرأس والنهج للتراث الفكرى الإسلامي كله».





## الباب الثاني بين الأديان السماوية والفلسفات

### الفصل الأول الأديان السماوية والفلسفات

حقيقةتان نقدمهما في مقدمة هذا الفصل يلقيان الضوء الكاشف على العلاقة بين الأديان السماوية والفلسفات البشرية التي لعبت بها الأهواء من خلال اليهودية والمسيحية حين انتقلت إلى الغرب وإلى محيط الدولة الرومانية حيث ظهرت فلسفات اليونان (أفلاطون وأرسطو) ثم الفلسفية المحدثة.

**الحقيقة الأولى:** كانت حكمة الله تبارك وتعالى أن تتوالى رسالات السماء مع تطور البشرية وارتقاء العقل البشري حتى وصل إلى غاية قدم له معها رسالة جامعية هي الإسلام وكتابه القرآن ورسوله محمد ﷺ خاتم الرسالات والكتب والنبين ومن أجل ذلك اشارت الكتب السابقة وأخذ العهد على الأنبياء السابقون لها إلى أن الغاية لا تتحقق إلا بمجيء الدين الخاتم وأن كل الدعوات والنبوات هي مقدمات له، وأنخذ العهد على الأنبياء انه

إذا جاءهم رسول من عند الله مصدق لما معهم  
 أن يتبعوه وينصرونـه وقد سجلـت الكتب  
 السماوية: وفي مقدمـتها التوراة والإنجيل هذه  
 الحقيقة وصفـه النبي محمد ﷺ حتى قال النبي  
 ﷺ: لو كان موسى حـيا لما وسـعه إلا أن  
 يتبعـني .

الحقيقة الثانية: إنـ بـني اـسـرـائـيل لم يستـجـيبـوا بـدـعـوـةـ الـأـنـبـيـاءـ الـمـتـالـيـةـ  
 عـلـيـهـمـ بـلـ حـارـبـوهـاـ وـلـذـلـكـ فـقـدـ نـقـلـ اللـهـ تـبـارـكـ  
 وـتـعـالـىـ الـمـلـكـ وـالـنـبـوـةـ إـلـىـ أـبـنـاءـ إـسـمـاعـيـلـ وـكـشـفـ  
 عـنـ أـنـ بـنيـ اـسـرـائـيلـ عـجـزـواـ عـنـ حـمـلـ الـأـمـانـةـ  
 وـأـفـسـدـواـ فـيـ الـأـرـضـ وـأـعـطـيـ اللـهـ تـبـارـكـ وـتـعـالـىـ مـلـكـاـ  
 عـظـيـمـاـ لـآلـ إـبـرـاهـيمـ وـكـانـ وـعـدـهـ فـيـ الـقـرـآنـ لـإـبـرـاهـيمـ  
 وـذـرـيـتـهـ إـسـمـاعـيـلـ وـاسـحـاقـ وـلـيـسـ لـاسـحـقـ وـحـذـهـ كـاـ  
 يـدـعـيـ الـيـهـودـ وـقـدـ جـاءـ اـسـرـاءـ النـبـيـ ﷺ إـلـىـ بـيـتـ  
 الـمـقـدـسـ وـصـلـاتـهـ بـالـأـنـبـيـاءـ وـالـرـسـلـ قـاطـبـةـ أـمـالـاـ  
 دـلـيـلـاـ عـلـىـ أـمـرـيـنـ (1) عـلـىـ أـنـهـ أـمـيـرـ الـأـنـبـيـاءـ (2)  
 عـلـىـ أـنـ إـلـسـلـامـ وـرـثـ ماـ كـانـ فـيـ يـدـ الـأـنـبـيـاءـ مـنـ  
 قـبـلـ .

وـقـدـ أـعـلـنـ اللـهـ تـبـارـكـ وـتـعـالـىـ عـنـ اـخـتـيـارـ الـأـمـةـ الـخـاتـمـةـ  
 ﴿كُثُرْتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجْتُ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ  
 الْمُنْكَرِ وَتُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ﴾

ومن هنا فإن كثيراً ما يتردد على أقلام المؤرخين والكتاب  
يحتاج إلى إشارة واضحة

**أولاً** : أن ما لدى المصريين من آثار التوحيد والبعث هو من  
بقايا دين ادريس عليه السلام الذي ظهر في مصر وعلم  
الناس الكتابة بالقلم ودعاهم إلى الواحد الأحد فقد  
عرف المصريون (الله تبارك وتعالى) قبل أن يعرفوا آمنون  
وأزوريس وبتاح وآتون ، ولم يكن اخناتون موحداً بمفهوم  
الإسلام ولكنه وحد عبادة الوثن وجعلها في الشمس  
(وقال الله تعالى

﴿لَا سَبِيلَ لِلشَّمْسِ وَلَا لِلْقَمَرِ وَأَسْجُدُ وَإِلَهُ الَّذِي خَلَقَهُنَّ﴾

**ثانياً** : كذلك فإن كل ما لدى العرب في الجزيرة العربية في  
الجاهلية من كرم وخلق وسماحة هو من آثار دعوة  
التوحيد : الحنيفية الإبراهيمية وقد عاش الأحناف  
يتوارثون عقيدتهم حتى جاء محمد ﷺ .  
ويختلف مفهوم الإسلام عن مفاهيم الكتب المقدسة  
والقديمة ومفاهيم الهندوسية والبوذية واليهودية والفيديا ..  
الخ وما تضمه من مفاهيم حول أصل الكون وخلق  
الإنسان فهو من مصدر رياضي لا يأتيه الباطل من بين  
يديه ولا من خلفه .  
ومن هنا فإن النظريات الاجتماعية التي تتحدث عن

أصل الأديان : مثل الخوف البدائي والرهبة من قوى الطبيعة الغامضة وتجسيد تلك القوى ، أو نظريات علم النفس المتعلقة بالدين (مثل صورة الأب التي يتم تجسيدها في الله) لا تنطبق على المسلمين ، ان المسلم لا يبحث عن شيء مهدي ليقلل من مخاوفه أو ليشرح الأشياء ، ولكنه يؤمن إيمانا قويا بالحقيقة العظمى ، حقيقة الله والتوحد به ويضحي أيضا بحياته في سبيل هذه الحقيقة .

كذلك فقد انهارت في الغرب الرؤية المسيحية للعالم التي تقوم على أساس الاعتقاد بان الله الأب قد أحب البشر إلى درجة كبيرة حتى انه أرسل إليهم ابنه الوحيد ، انهارت هذه النظرية عندما اكتشف جاليليو لأول مرة الحقيقة التي كان يعرفها العالم الإسلامي لقرون عديدة وهي أن الأرض تعد مجرد كوكب صغير يدور حول الشمس ، وعندما كشفت الملاحظات الفلكية فيما بعد حقيقة انه حتى النظام الشمسي ليس بأكبر من ذرة صغيرة في الكون الاهي الواسع الذي يحتوي على ملايين من المجرات والbillions من النجوم ان الإنسان ، بل في الحقيقة الأرض باكملها ، لم تكن لها تلك الأهمية عند الله وان المسيحي الذي درس العلوم لا يجد أمامه سوى اختيارين .

(١) أما أن يرفض المسيحية ويحاول تكوين نظرة موحدة للكون بدون الدين .

(٢) وأما أن يصبح شخصا ممزقا يؤمن بمعتقداته سراً ولكنه يتصرف علانية وكأن تلك المعتقدات لا تتوافق مع الحياة الواقعية وقد وصل الأمر في النهاية أن معظم الناس في روسيا ودول أوروبا الشرقية رفضوا المسيحية ككلية واستعاضوا عنها بالفلسفة المادية : التي تمثل علمية زائفة قام هيجل وماركس بوضعها .

وقد اختار آخرون الأسلوب الثاني .

ويتحليل ذلك التزق الروحي للإنسان الغربي كتب (جولييان هكسلي) قائلاً : ان مثمنا العليا الغربية تكون عرضة للهجوم لأنها غير موحدة بما فيه الكفاية ، حتى تكون لديها أي قوة دافعة حقيقة (ان حريتها تكمن في حريتها ومقاومتها للدكتاتورية البهيمية) ولكن طالما يستمر انشقاقها إلى قسمين بين الطبيعي والخارق — بين الله والبشر ، بين المادة والروح ، فسوف تظل معركتنا الغربية تعاني من انفصام بكل ما تعنيه تلك الكلمة وسوف تفشل مثمنا العليا في تزويد القوة الفعالة للقيام بعمل هادف حقيقي .

(جولييان هكسلي : كتابه دين بلا وحي (١٩٥٧)

ان حل هكسلی لهذه المشكلة هو إيجاد دين بدون الله وذلك ما يسميه بالفلسفة الإنسانية المتطورة .

وما حدث للمسيحية في روسيا ، حدث للبوذية في الصين ، وللطاوية في اليابان وبدون شك : أن الهندوسية في الهند يتظاهرها نفس المصير فإن ظهور الحقيقة ليس من الممكن صده ، وأن الآلهة والآفكار والمذاهب والأديان الزائفة من المحتم أن تتلاشى » (دكتور م.م صديقي) .

## كيف واجه الفكر الغربي المسيحي معطيات العلم التجريبي الإسلامي؟

كان الإسلام سمحاً كريماً في العطاء العلمي فإنه لم يقفل أبوابه على أهله ولكنه سمح لأهل أوروبا الذين رغبوا في الالتحاق بالجامعات الإسلامية في الأندلس (جامعات بلنسية وقرطبة و...) بتعلم علوم الإسلام وقد جاء الأوربيون المسيحيون من مختلف أنحاء أوروبا يدرسون في الجامعات الإسلامية في الأندلس قبل سقوطها وقد شهد كثير من أعمال الفكر الغربي بالعطاء الإسلامي الذي نقل الفكر الأوروبي من منهج أرسطو التأتملي النظري إلى منهج الإسلامي التجريبي الذي كان نواة الحضارة المعاصرة ثم كان أن سيطر الغربيون على هذه الجامعات بعد خروج الحكم الإسلامي على الأندلس، ومهما كان موقف الغرب من هذه القضية الأساسية وادعائهم أن المسلمين لم يقدموا لهم شيئاً فإن العلماء المنصفين الذين جاءوا بعد ذلك كشفوا هذه الحقيقة وحاولوا رد اعتبار العطاء الإسلامي غير أن تجربة الغرب مع التجريب الإسلامي لم تكن سهلة ولا يسيرة فإنها واجهت مخاطر كثيرة وحاربتها الكنيسة حرباً

عنيفة ، وقاومت الذين اعتنقوا مفاهيمها من الغربيين وقد ملأوا محكماً التفتيش من أمثال جليلو وكوبرنانيوس ذلك أن الكنيسة وجدت في علوم التجريب الإسلامية ما ينافي ما جاء في الكتاب المقدس وفي سفر التكوين بالذات عن خلق الكون وعمر الأرض ولذلك فقد تلقى الغرب نظرية دارون واعتنقها وحاول أن يفرضها على مناهج التعليم حتى في بلاد المسلمين أنفسهم بهدف الوقوف أمام نظرية الخلق الإسلامية التي جاء بها القرآن . وقد تصاعدت الخلافات بين رجال الكنيسة دين علماء الغرب إلى حد اتهام وقف العلماء موقف الخصومة التامة للمسيحية ثم للدين بصفة عامة ومن ثم كانت دعوتهم إلى دين البشرية وإلى نظريات الأخلاق المنفصلة عن الدين وانكار الوحي والنبوة ورسالات السماء جملة ، هذه المفاهيم مع العلم التجريبي وقد كانت المعركة مع مفهوم المسيحية الذي قدمه القديس بولس وليس مع مفهوم المسيحية الذي جاء به السيد المسيح ومن هنا فإن المعركة التي عرفتها أوروبا ضد الدين والتي قادها من بعد ماركس وإنجلز لم تكن في الحقيقة موجهة لمفهوم عام وإنما كانت موجهة للمسيحية الغربية في صراعها مع العلم التجريبي من ناحية ومع مفاهيم اليهودية وغيرها

إن مفاهيم العلوم الإسلامية التي فتحت أمام علماء أوروبا حقائق جديدة مخالفة لما جاء في الكتاب المقدس وأهمها (دوران الأرض) فقد كانت مفاهيم الكنيسة عن الكون مستمدّة من نظريات بطليموس وفيثاغورس فجاء التجرييد والعالم الإسلامي فأثبتت خطأها. ولكن الآباء المسيحيون أصروا على صحتها ومنعوا مناقشتها، كانت نظرة رجال الدين إلى اجرام السماء مختلفة، وانها كائنات حية، وقيل انها موطن الملائكة وقيل أن النجوم كائنات روحية وان السماء قبة صلبة تحيط بالأرض والأجسام السماوية مصايبع معلقة في السماء، وجاء العلم ليقرر غير ذلك.

ثم كان لفاهيم الإسلام أثراً في اسقاط مفهوم الكنيسة من انها هي الصلة الوحيدة بين الله والانسان وبانه لا يصل إلى الله دعاء ولا صلاة ولا استغفار إلا عن طريق الكنيسة ورجالها.

وجاءت محاولة الإصلاح الديني التي قام بها مارتن لوثر وكلفن لمعارضة بيع صكوك الغفران واعتبار ذلك وسيلة مشروعة للثراء وقال كلفن أن العلاقة بين الله والإنسان علاقة مباشرة وانه ليس لرأس بشري حرمة التقديس وهكذا كان للإسلام أثره في تحرير العقل البشري من تعاليم القرون الوسطى التي كانت تحرم على المسيحيين التلود بالعلوم الطبيعية والتجريبية.

واليوم يتراجع الفاتيكان نحو الحكم على جاليلو وكوبرنيكيس اعترافاً بالمنجزات التي قدمها الإسلام، كما نجد اعترافاً صريحاً من

مجمع الأساقفة في الفاتيكان بفضل الدين الإسلامي في (فهم وتذوق تراث المسيحية بشكل أفضل).

ويقرر المطران جورج خصر: أن الإسلام هو الذي اعتقد المسيحية من الاضطهاد وأن الحكم الإسلامي أنصف المعتنقين للأديان الأخرى وجعلهم أهل الذمة.

جاءت المسيحية مكملة للدين موسى عليه السلام (مرتبطة بالنظام الموسوي والتشريع الذي جاءت به التوراة، وقد كانت نظاماً خاصاً بالأخلاق والتسامح ليكسر حدة المجتمع اليهودي المادي، ولذلك فإنها منذ اتفاقية ودعا بولس بها إلى دين عالمي كانت في حاجة إلى نظام اجتماعي خاص بها، وكان لهذا التحول محاذيره ومخاطرها فقد أخذت المسيحية بعض أفكار الأديان الوثنية الموجودة في بيئه الدولة الرومانية لتكسب اتباعاً لها، وكأنما بدت اليهودية وهي تحمل مفاهيم المادية الخالصة بينما تحمل المسيحية مفاهيم الروحية الخالصة، ثم جاء الإسلام يجمع بين المادة والروح ولذلك نجد القرآن ينعي علىبني إسرائيل أهم القيم والروحانيات وينعي على أهل الأنبياء أنهم اهملوا الدنيا واقرأوا إذا شئتم (سورة الفتح).

وعندما عبرت المسيحية إلى أوروبا فرضت على الناس بقوة السلطة الوثنية الرومانية حين اتخذها (قسطنطين) نظاماً للحكم وقد وقعت في وجه الترف الروماني برهبانية عاتية وانعزالية قامت على تعذيب الجسم وتحريم ما أحل الله من الطيبات ثم بدأ

الرهبان في تسخير الكنيسة لغاياتهم الشخصية، ثم بدا صراع الكنيسة مع الأباطرة والملوك.

يقول دارير في كتابه (النزاع بين الدين والعلم) :

لقد دخلت الوثنية والشرك في النصرانية عن طريق من تظاهروا بالنصرانية رباء وكذبا ليتقلدوا المناصب العالية في الدولة الرومانية دون أن يؤمنوا بها وقد فعل ذلك الامبراطور قسطنطين الذي اعتنق النصرانية ولم يتخل عما اعتناد من ظلم وفجور ، لقد اعتنق النصرانية مرغما بعد أن دفعته إلى العرش أملا أن يتقييد بأوامرها ويساعد على انتشارها ويقضي على جرثومة الوثنية الرومانية وكانت نتيجة ذلك الصراع أن امترجت مبادئ المسيحية وقيمها ببقايا تلك الوثنية ونشأ عن ذلك الامتزاج دين جديد : هو خليط من المسيحية الأصلية والوثنيات اليونانية والرومانية» لقد عمل قسطنطين جاهدا بغية توطيد ملكه للتأليف بين الفريقين المتضادين بين الوثنية والنصرانية دون أن يحتفل احتفالا صادقا بحقيقة الدين وحسب المسيحيون أن قبولهم بهذا الوضع إنما هو قبول مرحلٍ لا محيد عنه وإن المسيحية أن تنجو آخر الأمر من رحسه الوثنية ، أن المسيحية دين سماوي ولكنها بزغت عقيدة مكملة للיהودية ومصححة لها كثورة اجتماعية أخلاقية في مجتمع يهودي فاسد وهذا جعلت شريعتها الأساسية (التوراة) مع تعديلات طفيفة نزلت في الانجيل لهذا كان من المفهوم الطبيعي لل المسيحية أن تحكم بشريعة الله المنزلة في التوراة الأصلية مع

مراجعة التعديلات الواردة في الإنجيل غير أن الذي حدث بالفعل لم يكن كذلك فقد انتقلت المسيحية من المجتمع اليهودي إلى المجتمع الروماني وظل القانون الروماني مطبقاً بجاهليته ووثنياته وما بدا الصراع بين الدين والحياة قبضت الكنيسة بمارسة سلطانها على القلوب والمشاعر بينما يمارس القانون الروماني سلطاته في واقع الحياة.

كان لهذا الخليط الذي تشكل من الفكر الروماني والفكر المسيحي أثره في ظهور مجموعة من المفاهيم التي اضطررت بها الحياة في مقدمتها عقيدة التثليث التي لم تكن تعرفها الأجيال الأولى للمسيحية وهي عقيدة كانت سائدة في المجتمعات الوثنية (أول من نادى بها ترتليان في القرن الثاني الميلادي فهي دخيلة على النصرانية الحقة الموحدة وكانت قد غلبت على كثير من الديانات التي سبقت النصرانية ففي الهند — الثالوث البرهيمي (براهمما وفيشنو وسيفا).

وفي الديانة اليهودية: الثالوث البوذى الاله (الترفانا — بوذا الابن، الروح القدس.

وفي بلاد الصين الثالوث الصيني (تي ين) الاله المتطور، وتي سميز (الشمس) وتشانج (وهو أرواح الآباء والحكماء).

وفي بلاد الكلدان: الثالوث المكون من بعل (الله الشمس) وعشتروت (الله الجمال) وتموز (الله الخصب والثماء).

وفي الفرعونية (آتون — آمون — رع) الوجود والحكمة والحياة (عن بحث الأستاذ محمد عزت الطهطاوي).

وفي (قاموس الكتاب المقدس) ما يلي : «اعترف كبار علماء اللاهوت أن كلمة التثليث لم ترد في الكتاب المقدس ويظن أن أول من صاغها واحتارها واستعملها هو (تريليان) في القرن الثاني للميلاد وقد خالفه كثيرون ولكن مجمع نيقية أقر التثليث ٣٢٥ م ثم استقر التثليث بعد ذلك عند الكنائس النصرانية على يد اوغسطيوس في القرن الخامس الميلادي».

ويقول ادولف هرنك أستاذ تاريخ الكنيسة في جامعة برلين : [ إن صفة التثليث هذه التي تتكلّم عن الآب والابن والروح القدس غريب ذكرها على لسان المسيح ولم يكن لها وجود في عصر الرسل وهو الشيء الذي كانت تبقى جديرة لو أنها صدرت عن المسيح شخصيا ]

والمعلوم أن آريوس وأصحابه الموحدين وقفوا ضد فكرة التثليث أكثر من نصف قرن (٣٢٥ إلى ٣٧٩ م) حتى تغلب عليهم اثناسيوس الذي ثبت التثليث عام ٣٧٩ وقد عاش الموحدون اتباع آريوس إلى عصر النبوة وقد ذكرهم الرسول في خطابه إلى هرقل امبراطور الدولة الرومانية .

(أني أدعوك بدعاية الإسلام : اسلم وسلم يوئك الله أجرك

مرتين

فإن توليت فإنما عليك أثم الريسين) إن هؤلاء الريسين هم اتباع أريوس وأنصار عقيدة التوحيد المجرد التي دعا إليها السيد المسيح عليه السلام وحواريه الخلصون والذين غلبوا على أمرهم.

وتعود فكرة التثليث من أخطر العوامل التي هزت العقيدة المسيحية ولا تزال بعيدة الأثر إلى الآن فقد قامت على فلسفة وثنية قديمة لا يقبلها العقل هي الخطية والفداء . فقد جاء السيد المسيح وصلب تكفيرا عن خطية سيدهنا آدم بعصيائه الله تبارك وتعالى فهم يقولون أن السيد المسيح جاء ليفتدي البشر من خطية آدم وهي عقيدة وثنية قديمة وقد كشف القرآن حقيقة هذه القضية بأن آدم عصى ربه حين أكل من الشجرة ولكنه تاب إلى الله فتاب الله عليه ولم يعد هناك خطية حيث لا يقر الإسلام انتقال خطية أحد إلى الآخرين (ولا تزر وازرة وزر أخرى).

كذلك لا يقر الإسلام نظرية (الأب والابن والروح القدس) فالسيد المسيح عبد الله ورسوله وإن الله تبارك وتعالى جل شأنه

﴿لَمْ يَكُلْدَ وَلَمْ يُوَلَّدْ وَلَمْ يَكُنْ لَهُ كُفُواً أَحَدٌ﴾

أما صلب المسيح فهي دعوى باطلة فقد قرر القرآن أنه لم يحدث

( وَمَا قَاتَلُوهُ وَمَا صَلَبُوهُ وَلَكِنْ شُيَّهَ لَهُمْ )

أما الصليب فقد كان شعاراً وثيناً في الأصل وشاع استعمال في معظم بلدان الشرق الوثنية ولم يتخذ المسيحيون الصليب شعاراً رسمياً إلا في أوائل القرن الرابع بعد الميلاد.

وقد جمعت المسيحية في تحوها الذي قام به بولس مجموعة من الأفكار الباطلة التي أخرجتها من مفهوم الدين المنزل:  
أوّلها: الخطيئة. ثانياً: الرهبة. ثالثاً: التثليث.

(١) أما بالنسبة للخطيئة فقد قرر الإسلام أن الإنسان مسئول عن عمله وليس عليه أن يتحمل خطيئة أحد، وليس هناك خطيئة لأحد مهما كان تنسحب على الناس جميعاً أو البشرية كلها بل ناط الإسلام بكل إنسان تبعه أعماله وتصرفاته فقد أقام الإسلام حرية الاختيار والمسؤولية الفردية وتبعه الأعمال وقرر الإسلام أن الأصل في الإنسان الخير على خلاف ما تقول به أديان أخرى من أن الإنسان خلق خطأ أو كان في أول أمره دنساً ويقرر القرآن أن الإنسان خلق طاهراً وخلق تماماً وليس في الإسلام أن الخطيئة موروثة في الإنسان قبل ولادته ولا أنه يحتاج إلى أن يأتي من يتحمل خطيئة البشر جميعاً، يقول جوستاف غرونباوم: إن الإنسان الإسلامي على خلاف غيره لا ينوي تحت وطأة الخطيئة الأصلية التي تحكم عليه وعلى نفسه بالسوء والفساد».

ولقد ظلت فكرة الخطيئة الأصلية تفعل فعلها في الفكر

الغربي الحديث حتى اليوم من وراء جميع الفلسفات  
كالسيف المسلط على الرقاب .

أما بالنسبة للرهبانية فالإسلام لا يقر الرهبانية بمعنى اعتزال الحياة ، وليست الزهادة في الدنيا بتحريم الحلال ولكن الزهادة أن تكون بما في يد الله أوثق منك بما في يدك وأقوى صور الزهد في الإسلام التضحيه بالنفس في سبيل الجماعة ورهبانية المسلم الجهاد وقد دعا الإسلام جميع أبنائه إلى الاندماج في المجتمع وقهرهم قهراً على الأخذ من منافع كل الدنيا ، وكل إيقاف للحياة على العبادة والزهد والنسك فهو مخالفة صريحة لمفهوم الإسلام ، ويدعو الإسلام المسلم إلى الزهد في وسط مغريات الحياة ، وليس بالعزلة عنها وقد دعا الإسلام إلى حفظ الدنيا وتنميتها في إطار التقوى وتوجيهها إلى الله تبارك وتعالى .

فإذا رجعنا إلى تاريخ الرهبانية وجدناها كما وصفها القرآن الكريم

﴿ وَرَهَبَانِيَةُ أَبْدَعُوهَا مَا كَتَبْنَا هَا عَلَيْهِمْ ﴾

ويقول جولز ليري في كتابه عن الرهبان والرهبانية في الشرق أن الكنيسة القبطية تأثرت بعقائد قدماء المصريين لما عرفوا أن الجسد زائل والروح باق احتفروا متعة الدنيا واعتبروه عبئا يجب الخلاص منه حتى لا يقف عثرة في طريقهم إلى الخلود وهذا يفسر ترك الزهاد لعالمنا ورحيلهم إلى الصحراء حيث بدأوا حياة

جديدة في مقابر قدماء المصريين وقد حولوها إلى خلايا للرهبنة، ويقول ان الرهبانية نتاج شرق فقد ظهرت في مصر وفلسطين ثم انتشرت تدريجيا إلى اجزاء متفرقة من العالم المسيحي وقد لعب الرهبان دورا هاما في كثير من أحداث التاريخ واثرى بعض الرهبان ثراء فاحشا وكانت أديرتهم تدل على الرخاء والرفاهية وعلى تناسيم لمفهوم الرهبانية الصحيحة».

وقد أشارت أبحاث كثيرة إلى ما عرف عن الأديرة من فساد وخرم ودعارة

يقول ليكى في كتابه (تاريخ أوريا الأخلاقي) : لقد عجزت الرهبانية عن الحد من جموع المادية فقد بلغ التبذل والاسفاف غايتها في أخلاق الناس وسادت الدعارة والفجور وانقسم المجتمع إلى فئتين متناقضتين متباينتين رهبانية متطرفة وفجور متطرف وكان الناس يرون في الرهبانية السلبية مضادة للفطرة الإنسانية التي بقيت مقهورة زمنا ثم تسربت إليها هي الأخرى عوامل الفساد الأخلاقي فأصبحت مرتعا للكبائر والمنكرات ، وكانت النكبة التي حاقت بالفكرة الدينية جنابة رجال الدين بدس المعلومات البشرية التي كانت سائدة حينذاك وفرضوها حقائق ثابتة على عقول الناس واعتبروها من صلب الدين وكذبوا بل كفروا كل من يقول بخلافها وساموهم سوء العذاب وحينما جاءت النهضة الحديثة وتغيرت المفاهيم العلمية بالتدريج والترقي والتطور وقع الصراع بين العلم والكنيسة وانهزم الدين هزيمة منكرة

وسقط رجال الدين سقوطا لم ينهضوا بعده وتزعزع الفكر الديني في أوروبا فقد تأثيره على الضمائر والآنفوس وأصبحت أوروبا النهضة لا دينية تقف بصرامة في مواجهة النصرانية والأديان السماوية كلها وساد الاعتقاد بأن الفكر الديني والفكر العلمي متناقضان متعديان ، الإيمان بأحد هما يستلزم حتمية الكفر بالأخر وهكذا وقع المذور الذي ساق أوروبا إلى المادية بكل معاناتها وإلى فصل الدين عن الحياة وأن الدين إذا كان لابد منه فهو قضية فردية تتعلق بذات الإنسان ولا تتجاوزه إلى السياسة والمجتمع والدولة وأورث ذلك كله أن الديانة المادية هي التي تسود أوروبا وأمريكا اليوم ، لا النصرانية ، وأصبحت الفضائل كلها في الفائدة العملية وأن القيم العليا والمبادئ السياسية هي النجاح المادي لا غير ، مما دعا الأمريكي جون جنتر أن يقول : أن الانجليز يعبدون بنك إنجلترا ستة أيام في الأسبوع ويتجهون في اليوم السابع إلى الكنيسة» .

(٣) بالنسبة لعقيدة التثليث فإن الرأي السائد في دوائر الكنيسة أن المسيح الله تجسد في صورة بشر ليكون البشر أهلا للقاء وكان نزوله رحمة وخلاصا للبشرية وقضية التجسد من أحطار القضايا التي مازالت قائمة اليوم بعد مرور قرنين على ظهور المسيحية ومسألة التجسد (Ineamation) إلى أنه اتخذ شكلًا آدميا فهو — في نظرهم — إله كامل وبشر كامل أيضًا وهو وحده يجمع بين صفتيه بمعناها الدقيق وأن

عيسى هو الأقنوم الثاني في عقيدة التثليث وعن طريقه تصل إلى إله التثليث وانه سببنا إلى أن التقرب إلى الله يكون عن طريق عيسى المسيح كرب .

وفينجيل يوحنا ١/٤ نص يقول : ان الكلمة صارت جسدا وحل بيننا أي أنه إله في صورة انسان» أ.ه.

ولا ريب أن من أخطر قضايا الفكر البشري المعاصر التي واجهها الإسلام هي قضية التثليث : وهي الآن موضع بحث عميق ومستفيض في دوائر اللاهوت وقد أحدثت اثراً بعيدة في نفوس الكثيرين .

يقول مؤلف تاريخ الحضارات اليوم (الجزء الرابع) باشراف موريس كروزيه ص ٥٣٨ ما يلي :

القول بالثالوث الأقدس يبقى العقل حيالها حائراً لا يستطيع النفاذ إليها وهو أمر لا يتصوره الخاطر وهي عقيدة وقعت دوما حجر عثرة لدى العقول وحالت كثيرا دون اعتناق الناس لها أو دون استمرار من أحد على القول بها وعلى العكس من ذلك جاءت عقيدة الإسلام بوحدانية الله : الكائن الأبدى الأزلي السرمدي ، هذا الشعور بوحدانية الله تغلغل في تعاليم الإسلام وسيطر على حياة المؤمنين وهيمن على الفن ولاسيما فن البناء والرسم» .

\*\*\*

ولقد كان من أخطر النظريات التي طرحت في أفق المسيحية قضية (بنوة المسيح لله) قال رينان في كتابه حياة المسيح : أن بنوة المسيح لله التي نطق بها المسيح بنوة مجازية في المعنى أن الله يعامل المسيح كما يعامل الوالد ولده بالشفقة والاحسان .

وقال الشيخ محمد عرفة : ان النبوة التي نطق بها المسيح بنوة اكرام وتعظيم لا بنوة ولادة ، فإذا فهمت المسألة على هذا الوجه رجع الناس إلى التوحيد الخالص إلى الدين الحق . وان القرآن في هجمته على تعلم بنوة النسب والولادة لم يحارب المسيحية ولكنه حارب بدعة من البدع التي حاربها المسيحية قبل أن يهاجمها الإسلام .

ولقد كانت هذه القضايا في حاجة إلى جهد كبير لاقناع العقول بها ومن هنا نشأت الفلسفة المسيحية التي حاولت استخدام المنطق والتأويل ، من أجل خدمة مفاهيم التشليث والقداء والتجسد والخطيئة والاسرار السبعة على نحو ما قام به أوغسطين والقديس توما ما أطلق عليه فيما بعد (اللاهوت المسيحي) . كانت أكبر المحاذير في وجه مؤسسة الكنيسة المسيحية هي :

### أولاً : قبول دخول الوثنية على النصرانية

فقد رأت الكنيسة انه لقرب وخلفى إلى رجال الباطل الرومانى سمح للوثنية أن تتغلغل في أصول النصرانية القائمة على توحيد الله تعالى ، وأن الوثنية والشرك قد دخلا إلى النصرانية بتأثير المنافقين

الذين أمكنهم بتظاهرهم بالنصرانية تولي مناصب عالية في الدولة الرومانية .

ومن اثر ذلك نشأ دين جديد تتجلى في النصرانية والوثنية سواء بسواء ومن هنا نشأت عقيدة التثليث (الأب والابن والروح القدس) وضغطت الوثنية على النصارى بعد ان أوهنتهم بان المسيح ابن الله وتعالى الله عما يقولون علوا كبيرا .

### **ثانياً : وقوفهم في وجه العلوم التجريبية**

ومحاوريتهم للعلماء الذين تلقوا عن المسلمين ، بل أن الكنيسة طردت فرديريك الثاني حاكم صقلية (الذي أصبح امبراطور المانيا عام ١٢١٥) لأنه أهدى إلى جامعات بولونيا وباريس ترجمات الكتب الفلسفية والعلمية العربية وأسس ١٢٤٤ جامعة نابولي وجعل منها أكاديمية لادخال العلوم الإسلامية إلى الغرب ، وقد طرده البابا جريجوري التاسع من الكنيسة بتهمة ما يبديه من مظاهر الود تجاه الإسلام ونفس المصير لحق به (يوهان رامسكه) المتوفي ١٧٧٤ م الذي اتهمه رجال اللاهوت بالزندة لأنه رفض وصف النبي ﷺ بالسلبيات كما رفض تقسيم تاريخ العالم إلى تاريخ مقدس وتاريخ غير مقدس وقد جر عليه ذلك ويلات كثيرة ومات مفلسا بائسا في الثامن والخمسين من عمره .

### **ثالثاً : تردي رجال الكنيسة في نظرتهم إلى المرأة**

وادعاؤهم انها رجس من عمل الشيطان وانها من جنس آخر

غير جنس الرجال وما يذكر في هذا الشأن أن جمع باكسوس المسيحي ٥٨٦ بعد ميلاد الرسول لستة عشر عاماً أخذ يبحث هل المرأة إنسان أم شيطان في الوقت الذي يعلن فيه من مكة أن النساء شقائق الرجال وأن للمرأة من الحقوق ما للرجل وعليها من الواجبات ما للرجل وانها تتعلم وتصلي وتعبد الله .

#### رابعاً: قبول فكرة الدعوة العالمية للمسيحية

كانت النصرانية دعوة محدودة إلى شعب بني إسرائيل أيضاً مكملة لليهودية طبقاً لما قال السيد المسيح فيangel متي (الاصحاح الخامس ١٧) : (لا تظنوا إني جئت لانقض الناموس أو الأنبياء ما جئت لانقض بل لأكمل) .

ويقول الله تبارك وتعالى في القرآن الكريم :

﴿ وَإِذَا قَالَ عِيسَى أَئْنَ مِنْ رَّبِّ يَمْبَغِي إِلَّا شَرِيكٌ لِّإِنَّ رَسُولَ اللَّهِ إِنَّمَا يَكُونُ مُصَدِّقاً لِّمَا بَيْنَ يَدَيْهِ بَيْنَ الْوَرَأَيْهِ وَمِنْ شَرِيكٍ لِّرَسُولٍ يَأْتِي مِنْ بَعْدِي أَنْتَمْ أَهْمَّ وَأَحَدٌ ﴾

لم يزعم الحواريون استقلال النصرانية عن اليهودية ولم يزعموا عالميتها ولكن بولس الذي لم ير المسيح في حياته ولا سمعه يبشر الناس ، نقص عقيدة التوحيد أولاً (بقوله بالتشليث وفكرة قيامه المسيح ونبيته لله ليكفر بنفسه عن خطيئة البشر) وثانياً : بابطال الختان ، وقال بنشر المسيحية في الشعوب الوثنية من بلاد الدولة

الرومانية ولم يورد بولس دليلاً واحداً ولا كلمة واحدة تنسب إلى المسيح عن عالمية النصرانية.

#### خامساً: تعدد الأنجليل

لقد وصلت الكتب المنسوبة إلى المسيح عليه السلام إلى أكثر من سبعين كتاباً أو انجيلاً وأوصلها البعض إلى مائة كتاب كلها تختلف عن الانجيل الذي نزل على المسيح، وليس بين الأنجليل: الانجيل الذي ذكر القرآن انه انزل على عيسى بن مريم عليه السلام فهي جميعاً منسوب كتابها إلى تلاميذ المسيح يروون فيه سيرته ومواعظه فإذا أردنا قياسها على ما عند المسلمين فهي لا تقادس على القرآن وإنما تقادس على كتب السيرة.

وعندما قرر مؤتمر نيقه ٣١٥ عقيدة التثليث والوهية المسيح قرر أيضاً احراق جميع الكتب التي لا تقول بالوهية المسيح وقدسيّة الكتب الأربع المتدالوة (متى — مرقص — لوقا — يوحنا).

وأعطت هذه المجامع حق القرآن والحرمان للكنيسة كما قرروا عصمة البابا والاقرار بعصمته يعطيه حق النسخ والتشريع وتنص هذه الأنجليل على أن المسيح قد صلب (وينفي ذلك القرآن) وتغفل التبشير بمحمد عليه السلام (ويقرر القرآن أن الأنجليل تحمل البشري وتفسح الأنجليل القول بالوهية المسيح بصورة أو بأخرى وينفي القرآن ذلك).

ويتصل صلب المسيح عند المسيحيين بعقيدة (الخلاص) وهي

أن المسيح بصفة الالهية قد جاء إلى الأرض ليتعذب بهذا الصلب  
ليسخ عن البشر الخطيئة الأولى الموروثة بعصيان آدم ربه في الجنة  
والقرآن الكريم يقرر أن

﴿ وَلَا تَرُرُ وَازِرَةً وَزَرَ أَخْرَى ﴾

وانجيل بربنا وبه وحده هو الذي يتفق في هذه النقاط مع عقيدة  
الإسلام ويحكي انجيل بربنا رفع المسيح دون أن يصلب وأن يهودا  
تعثر في النطق وفي الوجه فصار شبيها ليسوع وفي انجيل بربنا  
جاءت صفة الرسول ﷺ مرات عديدة تصل إلى خمس عشر  
مرة، وبين أسطورة يكفر من قال أن المسيح ابن الله والرافضين  
الختان ويؤكد على سنة الختان ويقرر أن ختان المسيح حديث بعد  
أن تم ثمانية أيام ويؤكد نجاسة غير أهل الختان وبربنا صاحب  
هذا الانجيل هو أحد الحواريين من أنصار المسيح عليه السلام،  
وقد أعلن في مقدمته أن (بولس) قد انفرد بتعليم مخالف لما تلقاه  
الحواريون عن المسيح وأن تعاليمه هي التي انتشرت وغلبت وسادت  
المعتقدات المسيحية وتذهب دائرة المعارف الفرنسية إلى أن انجيل  
مرقس وانجيل يوحنا من وضع بولس.



## الفصل الثاني

# وجوه الاختلاف بين المسيحية والإسلام

إن رسالة السماء تثقلت في أديان محلية لاقوامها وكانت رسالة موسى عليه السلام إلى بني إسرائيل مصدراً بكتابها الأول (التوراة) ثم توالى رسالات السماء إلى بني إسرائيل حتى ختمت برسالة عيسى عليه السلام بكتابها الأخير (الأنجيل) وقد نصت جميع كتب السماء على الرسالة الخاتمة التي أخذ العهد على جميع الرسل بتبليغها والاذعان بها وهي رسالة محمد ﷺ.

ويبدو هذا واضحاً فيما ورد في الاصحاح الأول من النجيل يوحنا و (١٧ من النجيل متى) من أنهم كانوا يتظرون ثلاثة: ايليا والمسيح والنبي وأن الذي يأتي أولاً هو (ايليا) ثم (المسيح) ثم النبي وما قاله السيد المسيح من وجود (معزى) آخر بعده [يُمجده ويشهد له ويذكره الناس بكل ما قاله ويعلّمهم أمور كثيرة ويرشدّهم إلى جميع الحق] وهذا ينطبق على سيدنا محمد.

وفي النجيل بربنا نص صريح في هذا المعنى حيث يقول بالنص:

ترجم الله العالم فيرسل رسوله الذي تستقر على رأسه عمامة بيضاء يعرفه أحد مختارى الله وهو سيظهره للعالم وسيأتي بقوة عظيمة على الفجار وبين عبادة الأصنام، الذي سيأتي من

الجنوب بقوة وسيبید الأصنام وعبدة الأصنام .

قالوا : يا معلم من عسى أن يكون ذلك الرجل الذي تتكلم عنه الذي سيأتي إلى العالم ، أجاب يسوع بابتهاج قلب : انه محمد رسول الله ومتى جاء إلى العالم فسيكون ذريعة للأعمال الصالحة بين البشر بالرحمة الغزيرة التي يأتي بها كما يجعل المطر الأرض تعطي ثمرا بعد انقطاع المطر زمانا فهو غمامه يضاء ملأى برحمة الله وهي رحمة ينثرها الله رذادا على المؤمنين كالغيب .

قالوا : لما تبشر بعلم جديد وتجعل نفسك أعظم شأننا من

(مسيا)

قال السيد المسيح : لست أحسب نفسي نظير الذي يقولون عنه ، لأنني لست أهلا ان أحد رياطات جرموق أو سبور حذاء رسول الله الذي يسمونه مسيا الذي خلق قبلي وسيأتي بعدي وسيأتي بكلام الحق ولا يكون لدينه نهاية فيحمل خلاصا ورحمة لأم الأرض الذين يقبلون تعليمه ، لأن هكذا وعد الله لإبراهيم ، صدقوني لأنني أقول لكم الحق : أن العهد صنع باسماعيل لا باسحق ، اني قد أتيت لاهيء الطريق لرسول الله الذي سيأتي بخلاص العالم ولكن احذروا أن تغشوا لأنه سيأتي بعدي أنبياء كذبة كثيرون يأخذون كلامي ويعكسون انجيلي ، انه لا يأتي في زمانكم بل يأتي بعدهم بعدهة سنين حينما يبطل انجيلي ولا تكاد يوجد ثلاثة مؤمنا في ذلك الوقت » .

هذه هي الصورة التي حجبها رؤساء الأديان وأبطلوها حتى

يجعلوا من المسيحية دينا عاليا — بدلا من أن يكون خاتما رسالات بني إسرائيل ، وشري رسالة محمد ﷺ الخاتمة .

•••

ومن هنا اختلف الطريق وبدا أن بين الإسلام (الذي جاء بالقرآن : بالنص الموثق الذي لم يدخله زيف والذي حفظه الله تبارك وتعالى) وبين اليهودية وال المسيحية خلافات عديدة لو سارت الحلقات بين الأديان السابقة للإسلام في طريقها الصحيح لوصلت إلى المفهوم الرباني الأصيل الذي قبله الفطرة ولكن لما وقع هذا الخلاف بتحول اليهودية وال المسيحية في أكبر انحرافاتها إلى جنس واستعلاء بالعنصر ، عادت دعوة محمد ﷺ لترتبط مرة أخرى بالأصل الثابت (دين إبراهيم = الحنيفة السمحاء)

﴿ ثُمَّ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ أَنِ اتَّبِعْ مِلَّةَ إِبْرَاهِيمَ حَنِيفًا ﴾

هذه الخلافات التي عاقت مسيرة الدين الرباني إلى غاية ، والتي كان لها أثراً بعيد المدى في حركة العلوم والفلسفات ومفاهيم المجتمعات والحضارة على النحو الذي انحرفت إليه المجتمعات الغربية والحضارة الغربية بما ارتفعت الصيغات تكشف عن فساده من مفكرين كبار على مدى العصور منذ برناردشو وخالد شلدريلك ولوارد هدلي وفي القريب اتيان دينية ، وليوبولد فابس ثم في الأخير جارودي وبوكاي وموريسون .

وقد سجل القرآن على أهل الكتاب

(أولاً) تحريف العقيدة وقطع رسالة موسى وعيسى عليهما السلام عن سياق الدين الرباني وجعلها دعوة عنصرية ، الغرض منها تجاهل وحجب الاعتراف بالدين الخاتم

(ثانياً) تحريف الإنجيل والتوراة ورفع كل ما يتصل بنبوة النبي الخاتم .

(ثالثاً) فصل رسالة المسيح عليه السلام عن سياقها في أديان بني إسرائيل والادعاء بأنها دين عالمي .

(رابعاً) تقديم نظريات جاءت بها الأديان الوثنية القديمة لم ترد في كلام الأنبياء كدعوى الله الخالق (يهوه) عند اليهود ودعوى الله لإبراهيم على أنه وعد لاسحق ويعقوب (وليس لاسماعيل) ثم دعوى الصليب والتثليث والخطيئة في المسيحية .

(خامساً) نسبة الدين في اليهودية إلى الأقوام وفي المسيحية إلى شخص النبي .

(سادساً) ظهور مفهوم الرهبانية وترك الدنيا .

هذه التحولات وغيرها التي خرجت باليهودية والمسيحية عن طريقها الطبيعي في سلسلة الأديان بوصفها مرسلة لبني إسرائيل فحسب ، عندما انتقلت إلى المجتمع الروماني الوثنى ، تشكلت مع مفاهيمه فاحدثت صراعاً شديداً في الكيان النفسي وكان

أخطرها (الخطيئة) التي اقمعت الإنسان الغربي بان الإنسان في المسيحية مذنب بالولادة والفطرة مثقل بالمعاصي والذنوب الفطرية التي يئن تحت وطأتها ، فضلا عن دعوته إلى الاعتقاد قبل البحث والتفكير (اعتقد ثم فكر) .

وقد جاء الإسلام ليصحح هذه الأخطاء ويكشف للإنسان وجهه الحقيقي في علاقته بالله تبارك وتعالى وبالحياة وكيف أن له ارادته الخاصة ومسئوليته الفردية التي يحاسب عنها . ولذلك فقد أنكر القرآن مسألة التجسيد المسيحي ، ومسألة الاله الخاص باليهود ، وسائل التشليث والخطيئة والصلب وسائل الأساطير والخوارق والخرافات وعبادة الكواكب ومواريث الباطنية والمجوسية والفلسفة اليونانية ، كما حطم أكبر ركائز الحضارات الوثنية وهي مسألة العبودية والرد الذي عرفته حضارات فارس والروم والفراعنة والهنود التي تقول بعنصر سيد مجلس على القمة وعبيد ليست لهم حقوق ، فقد الغي الإسلام عبودية الإنسان للإنسان وعبودية الإنسان للأوثان والأصنام .

وأعلن رسول الله ﷺ قاعدته الخامسة :

﴿ لا تصدقوا أهل الكتاب ولا تكذبواهم وقولوا آمنا بالله وما أنزل إلينا وما أنزل إليكم ، ولا تسألو أهل الكتاب عن شيء فإنهم لن يهدوكم وقد ضلوا ، وإنكم إنما تصدقوا بباطل وما ان تكذبوا بحق وانه والله لو كان موسى حيا بين أظهرهم ما حل له إلا أن تبعني ، ولو كان موسى وعيسى حيين لما وسعهما إلا اتباعي ﴾

فإذا ذهبنا نتعرف إلى مفاهيم اليهودية وال المسيحية في أمر (الحياة الدنيا) لوجدناهما يلتقيان في نقطة واحدة (على حد تعبير الدكتور كمال جعفر) هي أن الحياة في جملتها جاءت لتوكيد ملکوت الله وملكته ولا اعتراض على هذا التصور اسلامياً، ولكن الاعتراض على تفسير هذا التصور ففي التصور اليهودي أن مملكة الله هي مملكة الشعب اليهودي، الذي استأثر — وحده — بفضل الله وإحسانه واستأثر بتمكين الله له في الأرض كما استأثر بتمثيل قوة الله وسلطانه، فغاية الحياة في نظرهم أن إقامة تلك المملكة التي يعين فيها الله (جل جلاله) ملكاً فهم يطلبون من الله شيئاً في سبيل أن يؤدوا إلى الله شيئاً والعجيب أن كتابهم يزعم أنه سماوي وهو يخلو من فكرة الآخرة كلية.

أما الملکوت في النصرانية فبدلاً من أن يكون هذا الملکوت خاصاً بالشعب اليهودي وسع بعض الشيء وطرد منه بعض الناس مما يسمى (مملكة الله) هي هذا العالم الذي تمركت فيه حادثة رئيسية هي حادثة حلول اللاهوت في المسيح، وما قبل هذا يعتبر تمهيد ومقعدة وفي الآخرة لن ينال هذا الملکوت إلا من شارك الدم النصراني باقامة الطقوس.

أما الإسلام فيقدم مفهوماً مختلفاً تماماً وكيف أن الله تبارك وتعالى خلق الموت والحياة ليبلونا أينما أحسن عملاً وهو يبلونا بالخير والشر فتنة واننا سنرد إليه واننا محل اختبار وان القرآن قد أشار إلى حقيقة كبرى هي الميثاق الذي أخذ من بني آدم

﴿وَإِذَا أَخَذَ رِبَّكَ مِنْ بَنِي آدَمَ مِنْ ظُهُورِهِمْ وَأَشَهَدَهُمْ عَلَىٰ أَنفُسِهِمْ  
الَّذِي سَمِّيَ الْمُكَفَّرُونَ قَالُوا بَلْ نَحْنُ<sup>نَحْنُ</sup>﴾

لا تجدهم ولا تشاور في الإسلام ، والحياة عبر وانتقال ، والإسلام لم يرفض الحياة الدنيا .

•••

كما قدم الإسلام مفهوما صحيحا سليما للحياة : حيث سمح للإنسان بكل متع الحياة وفق ضوابط محددة ، حماية لنفسه وحماية للمجتمع ووفق بين مفاهيم الزهد والمتاع ، والعقل والقلب ، ورفض سلطة رؤساء الأديان وأعلن أنه لا يوجد ما يسمى رجل دين ، واعتراضه من الناس حق السيطرة وليس في الإسلام سر يعرفه أحد من الناس دون الناس جميا ، وليس هناك وساطة بين الإنسان ونحاليه ، وقد رفض الإسلام السحر المجهول (الكهانة) ورفض رسول الله التمييز على أصحابه (قل إنما أنا بشر مثلكم يوحى إلي) وليست مهمة النبي علم الغيب (إنما الغيب لله) وليس القرآن من عنده لانه يحوي معاناته ولما انكشفت الشمس يوم وفاة ابنه إبراهيم أعلن أن الشمس والقمر من آيات الله لا تنكسان موت أحد ولا لحياته .

وأعلن الإسلام اختلاف الله عن الكون وانه ليس داخل فيه ، ردا على دعوة الخلول ووحدة الوجود ، وأعلن الإسلام مفهوم الشوابت والمتغيرات وأعلن ثبات القيم الأساسية ومنها الأخلاق ،

والغى الرق ، وأعطى المرأة حقوقها ، والغى العصبية القبلية ، وأعلن الترابط بين عالمي الغيب والشهادة وأعلن أن الله تعالى هو رب العالمين جمِيعاً وأن دعوة محمد ﷺ عالمية ، وأحل الله البيع وحرم الربا ودعا إلى حماية الضعفاء والقراء وجعل الزكاة حقاً معلوماً للسائل والمحروم (التكافل) ودعا إلى طيبات الحياة (قل من حرم زينة الله التي أخرج لعباده والطيبات من الرزق ودعا إلى العدل ووحدة الإنسانية والحرية الفكرية العاقلة ، واعطى الإسلام الحرية للعلماء أن يجتهدوا في وضع أحكام وفق الخطوط الرئيسية في النازلة التي لا يوجد فيها نص و المسلمين يؤمن بكل كتب الله ورسله وملائكته واليوم الآخر .

وقد كرم الإسلام سيدنا عيسى عليه السلام وأمه السيدة مريم ونفوا عنهم ما اثاره اليهود ، وأعلنوا انهنبي مرسلاً وأعلن الإسلام أن لا إكراه في الدين

﴿فَمَنْ شَاءَ فَلَيَؤْمِنْ وَمَنْ شَاءَ فَلَيَكُفَّرْ﴾

وأعلن حق أهل الذمة في كافة حقوق المجتمع المسلم ، وفي إقامة عباداتهم والمحافظة على كنائسهم وبيعهم ويُعترف بالإسلام بأصول دينهم الأولى المنزلة ، وأقر الإسلام أن طعام أهل الكتاب حل للمسلمين .

•••

## يصور الأستاذ يعقوب ريمون الخلافات الجذرية بين الإسلام والمسيحية

الأول : هو أن المسيحية في الوقت الذي تقر فيه وتعترف بكافة الأنبياء السابقين تجرد (عيسى) من النبوة وترفعه إلى مرتبة الألوهية كـأـنـكـرـ نـبـوـةـ مـحـمـدـ عـلـيـهـ الصـلـاـةـ وـالـسـلـامـ بـالـكـلـيـةـ.

الثاني : هو أن المسيحية تنادي بالنظرية القائلة بأن عيسى ابن الله وأنه طرف في التثليث المقدس وبذلك يكون عيسى في نظرها أنها وابن الله في وقت واحد مما يتعدى فهمه كما أن هذه النظرية تناقض التعاليم التي نادى بها موسى وإبراهيم فقد علموا الناس أن يعبدوا لها واحدا لا شريك له .

الثالث : هو أن المسيحية تجعل الكنيسة وسيطا بين الناس وربهم فهي تقول لك اقترف ما شئت من الآثام والكنيسة تعفو عنك وتضمن لك الخلاص والنجاة ومن هنا فالخالق في تصور النصرانية ليس حراً يفعل ما يشاء بل لابد للكنيسة أن تقدوه سبحانه يوم القيمة وقد وجدت تصحيحا وتصويبا لهذه الفكرة في الإسلام يبين له الله وحده لا شريك له هو الذي سيقضي يوم القيمة في الأعمال التي اكتسبها كل ذكر وأثى في حياتهم الدنيا دون أي تدخل أو نفوذ من أي جهة من الجهات .



## الفصل الثالث

### الفكر الغربي: من اللاهوت إلى العلوم

كان تحول الفكر الغربي من الفلسفة المسيحية اليهودية (اليونانية الرومانية) إلى العلوم بعد ظهور مفهوم العلم التجريبي الذي صنعه المسلمون عاملا هاما في الاضطراب والخلط والتزق الذي أصاب الغرب من بعد فقد كان أكبر ما قام به الغرب هو:

أولاً : الفصل بين النظرية والتطبيق .

الثاني: الفصل بين العلم الطبيعي وبين العامل الربالي .

الثالث: الفصل بين العلم والأخلاق .

الرابع: الفصل بين الدين والمجتمع .

وقد جاء هذا كله في مرحلة متقدمة عن عصر النهضة ، الذي بدأ حقيقة بانتقال مفهوم النهج التجريبي الإسلامي إلى الغرب ، منفصلا عن مقوماته في البعد الاهلي للخلق والمجتمع والحضارة ، وبالتالي منفصلا عن البعد الأخلاقي والمسؤولية الفردية والجزاء الأخروي .

وقد جاء هذا الفصل بين العلم وبين مفهوم البعد الاهلي نتيجة للخلاف الذي وقع بين الكنيسة وبين علماء التجريب ، والذي وصل إلى مرحلة خطيرة انتهت بالقضاء الكامل على العلاقة بين

العلم والدين ثم الانطلاق في الجانب الآخر وهو بناء تصور فلسي لعلاقات المجتمع نشأ عنه مفهوم الفلسفة المادية والآيدلوجيات الرأسمالية والاشراكية .

إن الدور الذي قام به علماء الإسلام في وضع أحجج الأساس في بناء العلم التجريبي في العالم كله لم يعد خافيا على أحد وأن ظل بعض خصوم الإسلام يرددون دعاواهم الباطلة بانكار هذا الأثر الباهر بدعوى أن المسلمين لم يزيلوا عن أن نقلوا تراث اليونان إلى اللغة العربية وهذه قضية حسمها كثير من العلماء المنصفين أمثال درابر ، وسارتون ، وهونكة وعشرات وقد أورد جورج سارتون في كتابه تاريخ العلوم مساحة ٣٥٠ سنة متواضلة لل المسلمين من ٧٥٠ — ١١٠٠ م تبرز فيها أسماء جابر ابن حيان والخوارزمي والرازي والمسعودي والبيروني وابن سينا وابن الهيثم وبعد عام ١١٠٠ م بدأت تظهر أول الأسماء الغربية ولكن خلال قرنين ونصف يظل الشرف العلمي في الغرب شركة مع علماء المسلمين وقد جاء عطاء المسلمين العلمي في مختلف الفروع .

(١) العلوم الرياضية (وهو علم مستغن بنفسه وان الأرقام وفي مقدمتها الصفر تأتي في صميم هذا العلم) .

وأول من استخدم الأرقام وأعطى الصفر دلالته هو (الخوارزمي) وظل هذا الانجاز مفيداً ومستمراً حتى يومنا هذا حتى أن الحاسوب الإلكتروني يعتمد على رقمين: الصفر والواحد في أداء عمله .

(٢) علم الجبر — وقد التصق أيضاً بالخوارزمي وما سبق الجبر  
كان حلواً مفردة لقضايا معينة.

(٣) علم المثلثات: عرفه العرب بصورةه الحالية (وكان اليونان  
يعرفون شيئاً منه) وظل كتاب (النقوصي) مصدراً هاماً حتى القرن  
السابع عشر.

(٤) الفلك سبق العرب جاليلو إلى كثير من أبحاثه.

(٥) علم الكيمياء (جابر بن حيان): تجربة ومشاهدة  
واستنتاج.

(٦) علم الطبيعة والبصريات (الحسن بن الهيثم) وظل كتابه  
(المنارة) من أشهر الكتب التي عرفت في أوروبا وهو الذي صرّح  
طبيعة الضوء ووضح كيفية عملية الأ بصار.

(٧) علم الطب: وقد أجمع الأوربيون على ريادة المسلمين  
للطب.

•••

يقول الأستاذ عبدالمقصود حبيب أن المسلمين لم يأخذوا  
العلوم عن طريق الاقتباس أو دون مناقشة وتحقيق واضافة، لأنهم  
اعتمدوا على الموضوعية والدقة العلمية ولذلك نقدوا علوم الأولين  
وفندوها وقوموا أخطائهم فتعدوا كتب ارسطوا وبطليموس وغيرهما  
وعلقوا واضافوا عليها وكانت الواقعية العلمية دافعهم إلى ذلك،

ففي علم الفلك أسسوا قواعد جديدة على كل من سبقوهم فراد الاعتناء بالمراصد وتطوير أجهزتها وجداول حساباتها الفلكية وهي الجداول التي أدخلها الغرب في مراصده و من أهمها جداول الخوارزمي والبتاني وابن يونس وقد اعترف أحد أقطاب العلم الأوربي بذلك فقال (لقد توصل علماء الفلك في بغداد في نهاية القرن العاشر إلى أقصى ما يمكن أن يصل إليه الإنسان في رصد الكواكب والنجوم بالعين المجردة).

وقد قام (ابو العباس أحمد الفرغاني) صاحب كتاب (الكامل في الاسطرباب وجامع علم النجوم بقياسات طول خط الأرض المستقيم وكان أول من أدرك أن مدار الشمس والكواكب يجري على مر الزمن في اتجاه خلفي وتعلمذ على يديه علماء فلك آخرون قدموا كثيرا من التطورات في هذا المجال.

وابن الهيثم الذي أوجد طرقا جديدة لقياس عرض الأماكن منطلقا من نظريته الشهيرة في علم انعكاس الضوء وهو الذي صار معلما لأوروبا في العصور الوسطى بعد ترجمة كتابه علم المناظر إلى اللاتينية الذي يحتوي على نظريته في حركة الكواكب في طبقات من الجو غير مرئية وقد تأهل على نظريته من علماء الفلك الغربيين :

روجر بيكون ١٢٩٤ م ليونارد دافنشي ١٥١٩ جاليليو ١٦٤٢ الذين يعتبرون مؤسسو البحث العلمي الحديث .

وقد كان ابن الهيثم أول من أجرى تجرب بواسطة نوع من الله الثقب التي هي في الواقع صورة لآلية التصوير فيما بعد وهو صاحب علم سنن الكائنات وثبتت أستاذيته كعالم مُجرب حول مسيرة الضوء وسيطرت نظرياته في الفيزياء والبصريات على علوم الغرب حتى يومنا هذا.

ولا تزال المسألة الرياضية الطبيعية التي وضع ابن الهيثم حلها وعرفت باسم المسألة الهيثمية قائمة بذاتها في علم الغرب حتى اليوم وهكذا نجد أن نظريات المسلمين والأئم وأكتشافاتهم التي توصلوا إليها ونقدتهم للنظريات السابقة عليهم كان له أكبر الفضل على الحضارة الأوروبية الحديثة.

ويمكن القول أن معطيات العلم التجريبي الإسلامي واجهت الوضع الآتي :

**أولاً** : هدمت نظرية أرسطو وأخرجت أوروبا من التأمل النظري إلى التجريب.

**ثانياً** : أخرجت أوروبا من عصر الرهبانية إلى عصر العمران بفضل توجيه القرآن.

**ثالثاً** : لم تعلن أوروبا في صراحة عن دور المسلمين وراوغت فيه وحاولت أن تنكره وأن تضع هذا النتاج العلمي كله موضع الصمت والاغضاء ما عدا قليل من الكتاب المنصفين خلال فترة تزيد على ثلاثة قرون.

رابعاً: تحولت أوروبا من منهج الإسلام في العلم إلى منهج اليونان القديم بان حملت معطيات العلم وصهرتها في بوتقة مفاهيم الاستعلاء العنصري الأوربي والروماني القديم وحاولت أن تحرر نفسها من الوجهة الصحيحة: أن يكون العلم لخدمة الناس جميعاً وأن يكون أخلاقياً، وانشأت فكرة (الطبيعة) لتصنفها بديلاً لكلمة الصانع الحقيقي وهو الله تبارك وتعالى وألغت الجانب الاهلي تماماً وأعلنت شأن الجانب المادي ونظرت إلى العالم كأنه قديم وأبدى في مخالفة تامة لمفهوم الدين الحق الذي يقرر أن العالم حادث ومتناه وانشأت فكرة العلمانية نتيجة خلافها مع الكنيسة بما أدى إلى عزل الدين كلياً واستعلاء العلم ومحاولة الادعاء بأنه قادر على قيادة البشرية وإن كانت هذه النظرية سقطت تماماً ولكن العلم التجريبي الذي استطاع أن يؤمن بالله، تولدت عنه بفعل قوى الاتحاد والوثنية ومبعثي الفكر القديم المجوسي الباطني (وهم اليهود) تولدت عنه الفلسفات المادية التي حاولت أن تجعل لنفسها قوة العلم وقداسة بينما هي لم تزد عن أن تكون فروضاً ونظريات بشرية تخطئ وتصيب وكان ميدان العلوم الاجتماعية والانسانية هو أخطر الميادين خروجاً عن مفهوم العلم الصحيح الذي جاء به الإسلام.

وقد أشار كثيرون من الباحثين إلى هذه الانحرافات التي دفعت لمسيرة العلم في الغرب ومنها خطأ الفكرة التي تبناها بعض العلماء مما أطلق عليه (حياد العلم الطبيعي) حيث يقول بعضهم بأنه لا علاقة بين العلم الطبيعي وبين الدين والأخلاق ، أي انه لا يتأثر بالدين ولا بالأخلاق ، وقال بعضهم إذا ذكرت الاقتصاد فلا تذكر الدين وقد كانت قضية فصل الدين عن العلم ثم فصل الأخلاق عن العلم من المحاولات الخطيرة التي حمل لواها دعوة (التنوير) اليهود في محاولة القضاء على مفاهيم الترابط القائم بين الروحية والمادية ومحاولة اعلاء ما يسمى بالعقلانية وصولا إلى الالحاد والإباحة .

ولقد رفضت أوروبا مقاييس الإسلام في ضوابط العلم والحضارة جميرا التي تقوم على الاعتراف بفضل الآخرين ، والانصاف من النفس ، ونسبة المعطيات العلمية لاصحاحها وتوجيهه العلم في سبيل خدمة المجتمع لا في سبيل تدميره ، وان تكون منجزات العلم للبشرية كلها لا لطائفة منها ، وأن تكونطبقات المختلفة قادرة على الانتفاع به ، ومن ذلك حماية الضعفاء والمرضى والأباء والكبار على خلاف ما أرسى تقاليد الغرب في القضاء على المرضى والاستهانة بالكبار والعجزة والاستعلاء بالعنصر الأبيض صانع الحضارة على الأمم المختلفة وخاصة النامية والفقيرة التي أعطى النفوذ الأجنبي نفسه مبررا فلسفيا لنزح ثرواتها وتدمير اقتصادها .

كان التحول الخطير ثمرة الصراع بين منجزات العلم وبين مفاهيم الدين وهو تحول لم يستطع حفظ التوازن أو الموائمة بين أصول الدين الأساسية وبين مفاهيم العلم فقد وقف العلم وقفه الحصون المعارضة لكل ما يتصل بالروح ، بالمعنويات ، بالغيب ، وسيطر مفهوم المادة على العلوم الطبيعية ففرض أمرير خطيرين أشد الخطير هما أزلية المادة والطاقة ونسبة كل شيء في الكون إلى الطبيعة وقوانينها وقبول مبدأ التطور المطلق ومبدأ النسبة بان كل شيء نسبي ونقل مفهوم التطور من خير العلوم البيولوجية إلى العلوم الاجتماعية فانكر الاعتراف بمفهوم الثوابت ، وبذلك اتصل الفكر الغربي من مفهوم الثبات التام الذي جاء به أرسطو إلى مفهوم التحول الدائم والتطور المستمر الذي جاء به دارون وسبنسر وهيجل .

لقد كانت فكرة مناهضة العلوم الحديثة للدين مستمدة من مفهوم الدين المسيحي ، وهي فكرة انتشرت في الغرب باعتبار أن الدين ينافق العلم ولقد كانت معارضه الدين في أوروبا منصبة أساسا على المسيحية التي اغتصبت من الناس حرية الفكر والعمل ، وكان الصراع بين المسيحية والعلم صراعا دمويا حيث سبقت أعداد لا تحصى من البشر إلى ساحات الاعدام بتهمة عدم تأييد الكنيسة .

ويقول جون وليم درابزن في كتابه. تاريخ النهضة الفكرية في أوروبا (ج ١ م ١) أن حماكم التفتيش الكاثوليكي عاقبت خلال الفترة

من ١٤٨١ م — ١٨٠٨ م حوالي ٣٤٠ ألف شخص اعدم من بينهم ٣٢ ألف شخص حرقاً بتهمة البدع والخروج على تعاليم الكنيسة وهكذا أصبح الدين والعلم نقضيين في أوروبا لا يجتمعان وقد حاول خصوم الإسلام نقل هذه الفكرة إلى أفق الإسلام بتعميم كلمة الدين من المسيحية واليهودية إلى الإسلام وجاء هذا الخطأ الفاحش نتيجة ترجمة كلمة (Relligion) الانجليزية إلى كلمة دين والإسلام ليس ديناً بهذا المفهوم (اللاهوتي) بل هو منهج حياة أيضاً (Way of life) يشمل القضايا الروحية والمادية وليس ديناً يقتصر على القضايا الروحية فقط أو المادية فقط بل يهم بالدنيا والآخرة.

لقد حاول الغربيون والماديون واليهود ومن لف لفهم من اعداد الإسلام أن يلقوا بهذا الافتاء على الإسلام والإسلام يختلف فالإسلام في حقيقته لا ينافق العلم بل هو الذي فتح أمام العلم أفقاً الحقيقة التي مكتنته من الوصول إلى منهج التجربة أساس الحضارة الحديثة.

والقرآن هو المسبح الأصيل الذي خرجت منه نظرية المعرفة الإسلامية والمنهج التجاري ومن القرآن استمد ابن الهيثم نظرية الضوء واستمد ابن خلدون قانون قيام الأمم والحضارات وسقوطها والقرآن هو الذي هدى الخليل بن أحمد إلى قوانين اللغة والموسيقى والشعر.

ولم يفرق الإسلام بين علم الدنيا وعلم الدين بل أوصى بهما

جميعاً حيث جمع علوم الكون في آية واحدة وحث عليها وجعل  
العلم بها سبيل خشيته وطريق معرفته

﴿الْرَّبُّ أَنْزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَا شَاءَ﴾

إشارة إلى الهيئة والفلك وارتباط السماء بالأرض — فاخرجنا به  
ثمرات مختلف ألوانها (وفي ذلك اشارة إلى علم النبات) ومن  
الجبال جدد بيض وحرير مختلف ألوانها وغرائب سود (اشارة إلى  
علم الجيولوجيا وادوارها واطوارها) ومن الناس والدواب والأنعام  
مختلف ألوانه كذلك (وفيه اشارة إلى علم البيولوجيا بكافة  
أنواعه) .

ويعد الإسلام كل علم يحتاجه المسلمون فرض كفاية وفرض  
الكفاية أن توجد المجموعة التي تغطي احتياجات الأمة (حسن  
البناء) ويقول الإمام الغزالي حجة الإسلام: لو كان عند غير  
المسلمين علم أو اختراع ليس عند المسلمين أحسن منه وأفضل  
فإن المسلمين آثون مخاسبون على تقصيرهم .

ولابد لكي نفهم أخطار التحول الذي أصاب أوروبا نتيجة  
عجزهم عن استيعاب مفهوم العلم الإسلامي وانحرافهم عنه ان  
نعرف الجو العام الذي نشأت فيه التجربة الإسلامية يقول ول  
ديورانت: ان الشائع في الفكر المسيحي المبكر هو أن الدمار

لابد أن يأت على الأرض قريبا وأن أرضا وسموات جديدة ستختلف الأرض التي نحن فيها، وأن علم الفلك باطل كغيره من العلوم الأخرى التي أدانتها الكنيسة ولعنتها، وكانت النظرة إلى علم الفلك عموماً ان دراسته عقيمة ولا يرجى منها نفع، إذ ماذا عسى أن يكون جدوى دراسة نظام كوني ناقص سرعان ما يحل محله نظام أفضل منه وانفع.

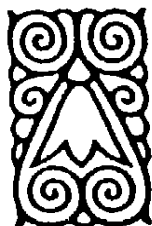
ولعل القديس أوغسطين (٤٣٠ م) قد عبر عن هذا الرأي خير تعبير عندما رأى بأنه سواء كانت الأرض مركز السماء أو كانت في هذا الجانب من السماء أو ذاك فإن ذلك لا يضر ولا يجدي نفعاً وكانت نظرة رجال الدين إلى أجرام السماء ونجومها مختلفة فمنهم من رأى أنها كانت كائنات حية وقال آخرون أنها موطن الملائكة — وقال آخرون إن النجوم كائنات روحية تسيرها الملائكة وكانت تعاليم الدين عندهم تقول إن السماء قبة صلبة تحيط بالأرض وأن الأجسام السماوية مصايبع معلقة في الفضاء وكان هذا في جملته من التعاليم الدينية لرجال الكنيسة مندجحة في نظريات بطليموس، ومن أجل هذا عارضت الكنيسة نظرية كوبرنيكوس ومساندة غاليليو ١٦١٦ وكانت قراءة كوبرنيكوس تعرض صاحبها للعناء والمطاردة وكانت مفاهيم علماء الإسلام قد خالفت مفاهيم بطليموس حيث ثبت دوران الأرض والكواكب حول الشمس وهو ما يخالف تعاليم الكتاب المقدس، ولذلك فهو

كفر والحاد وتجديف وقد طاردوا كل من قال بصحة نظرية كوبر نيكوس وقبض على برونو عام ١٦٠٠ وأحرق وهو حي من أجل ذلك وكانوا يرون أن علم الهندسة من عمل الشيطان وأن الرياضيات حصيلة فكر الملحدين .

كما مثل غاليليو أمم محكمة التفتيش في روما مرتين من أجل بدعة حركة الأرض كانت ردة العقل العنيفة للعلم سببا في ظهور النظريات اللاحادية خلال القرن التاسع عشر للانتقام من الدين حتى يقول بيكون أن الدين يعد سداً يمنع التقدم وقديماً يجب كسره ، وقد مضى هذا الاتجاه صعداً حتى قال بعض الفلاسفة (هيوم، ميل، حوليان، هكسلي، برتراند) بانكار وجود الله سبحانه وتعالى .

وقد وقعت حدة الخلاف بين العلماء والكنيسة إلى فصل الدين فصلاً تماماً عن منهج الحياة ، وقد جاء ذلك بعد أن بسطت نفوذها وكبلت الأقلام وعقلت الألسنة ، مما دعى المفكرين إلى التمرد على السلطة ورفض تلك الرقابة ، ومن ثم انفصل التعليم عن الدين ونشأت العلمانية التي هي رد فعل للارهاب الديني ولتدخل الكنيسة في شؤون الفكر والبحث العلمي وتربيه الأطفال والشبان وتنشئتهم .

وهنا بدأ تحول النفوذ العلمي إلى انشاء منهج فلسفى يحاول أن يقدم بديلا عن الدين ، ومع الاسف كان هذا البديل ماديا خالصا .



## الفصل الرابع

# الفكر الغربي والمؤامرة على الفكر الإسلامي

قام الفكر الغربي المتحرر من سلطان المسيحية على مجموعة من النظريات التي نادى بها فلاسفة كانوا في الحقيقة ثمرة للصراع الذي دار بين الكنيسة وبين العلماء التجربيين ومن ثم نشأت الفلسفة المادية التي حاولت ان تقيم منهجا للحياة والمجتمع والحضارة خارج نطاق الدين المسيحي وكان المسيطر على هذه الحركة التي أطلق عليها (حركة التنوير) مجموعة من الفلاسفة اليهود الذين كانوا يعملون أساسا على تدمير المسيحية مقدمة لتدمير الإنسانية جمعيا ولما كانت المسيحية مجموعة من الوصايا وليس لها منهج حياة ونظام مجتمع اصيلا فإن الغرب الذي تقدم بواسطة المنهج التجربى إلى التقدم في مجال الكشوف الجغرافية واندفع للسيطرة على المناطق الإسلامية (بعد اخلاء المسلمين عن الأندلس) وفي سبيل القضاء على نفوذهم السياسي والاقتصادي كان العمل الأول هو السيطرة على المواني والبحار بعد التقدم في هذا المجال عن طريق التجربة التي رسماها علماء المسلمين والذين كان بعضهم في خدمة غزواتهم للسيطرة على الخليج والوصول إلى سواحل الهند وإلى كانتون في الصين.

صاغ الفكر الغربي الاستعماري هذا منهجه من خلال

السيطرة على مناطق الخامات واقامة النظام الرأسمالي واستغلال النظريات المختلفة لخدمة هذا الهدف ، هدف السيطرة على الأقطار الإسلامية ونهب مواردها ثم كانت تجربته مع البلاد الإسلامية التي وقعت في دائرة نفوذه الاستعماري السيطرة عليها عن طريق هدم مقومات فكرها واحتوائها داخل نطاق الفكر الغربي الليبرالي لتكون تابعة تبعية تامة له .

وكان القضاء على الإسلام هو الهدف الأساسي والذي احتفى وراء عمليات التقرير والغزو الثقافي والتبشير ، في محاولة لترسيف مفهومه الأصيل وتفریغ الأجيال الجديدة من المسلمين من وجهته وأغراء هذه الأجيال ببريق الحضارة الغربية ونفوذها وسلطانها .

وكان أخطر الدعوات هي :

**أولاً** : هدم الوحدة الإسلامية بإذاعة روح القوميات والاقليات .

**ثانياً** : فرض النفوذ الغربي على التعليم واخراجه من مفاهيم الإسلام .

**ثالثاً** : فرض المصرف الريسي وتحطيم الاقتصاد الإسلامي .

**رابعاً** : حجب الشريعة الإسلامية وفرض القانون الوضعي .

لقد قدم الغرب أيدلوجياته وعلومه التي طبقها في بيئه خلت من الدين كلية على أثر وقوع الخلاف بين قادة الفكر الغربي وبين المسيحية ممثلة في الكنيسة دون تقدير لنظرية أوسع إلى

مفهوم الدين خارج نطاق المسيحية . ومن ثم كانت سيطرة المنهج الغربي المادي الذي تمثل في الفكر الليبرالي الرأسمالي ومن داخله ظهرت نظرية دارون — في التطور البيولوجي ثم تحولت على أيدي سبنسر وغيره إلى التطور الاجتماعي المطلق — نظرية فرويد في النفس نظرية دوركايم في الاجتماع ، نظرية ديوبي في التربية ، نظرية ميكافيلي في السياسة ، نظرية البرجماتزم ( ) في الأخلاق ، كما ظهرت نظرية المادية في تفسير الحياة (لا إله والحياة مادة) ونظرية التفسير المادي للتاريخ ، وأصبح الدين أفيون الشعوب ، وأصبحت القيم مجرد انعكاس للوضع الاقتصادي ، والأخلاق متغيرة بتغير المجتمع الصناعي ، والتربية والأخلاق قيم غير أصلية في الحياة .

وقد قامت أيدلوجية الفكر الغربي (الرأسمالية) ورد فعلها (الماركسية) في سبيل هدف واحد هو سيطرة الحضارة على الأمم جميعاً وفق مفهوم استعماري مختلف في تفصياته ويتافق في غايته ، وكانت نظرية الاستعلاء بالجنس والعنصر واضحة في الغرب كله وفي المانيا وفي الصهيونية ، كذلك فكرة عبادة القوة والغرابة ، وكان للاندفاعية المعاكسة للرهبانية نحو ثورة الجنس أثراًها في ظهور قضايا تاليه الإنسان ، امبراطورية الريا وعبادة الذهب ، انكار الآخرة والبعث ، سقوط الغيرة ازاء المرأة ، سقوط الرحمة ازاء الآباء والكبار وعبادة الأجساد والعرى ونظرية الجنس التي قدمها فرويد وشيوعية المال والنساء ، مما يوحى بأنه عودة إلى مفاهيم

الامبراطورية الرومانية وجمهورية افلاطون وشرعية الرق مغلفة بأغلفة خادعة.

وكان دور كايم هو الذي نقل مفاهيم الماركسية من مباحث الاقتصاد والسياسة إلى مباحث الاجتماع والأخلاق وخلاصة مذهبة أن الفرد لا قيمة له ولا معنى للتشبث بالحرية الفردية وإنما القيمة كلها للمجتمع الذي يخلق الأديان والقيم الروحية والعقائد وكلها عبث لا قيمة له ما لم تكن نظاما من نظم الاجتماع (العقد).

لقد جاءت النظرية المادية الجدلية (هيجل) لتقضي النظرية الميتافيزيقية وترى أن الطبيعة في حالة تغير دائم وحركة مستمرة وتجدد متواصل وتطور لا ينتهي بعكس النظرية الميتافيزيقية وعن نظرية هيجل جاءت نظرية المادية التاريخية التي حمل لواها ماركس وتبجلت الموجة المادية الاحدادية التي تنكر الأديان وتنكر الخالق وتحبس نظر الناس وتفكيرهم في مسائل العيش المادي وحدها ونزوء التفسير الديني للتاريخ وحركاته وتحمل الإنسان على أن يقنع من حياته على الأرض بان ينال حاجات الجسد كأي حيوان دون التطلع إلى حل مشكلات الفكر والاعتقاد، وكانت شاراتهم هي ما تردد الماسونية مما قاله برنسو : أن عدونا الأول ليس الاستقرارية وليس الملك وليس الكنيسة ولكنه هو أولا الدين.

ومن ثم نرى تلك النزعة الإباحية في كتابات هافلوك اليس ونتيشة وفولتير ، وبيكاسو هذا الذي يسمونه روائع الفكر العالمي

ليس إلا مجموعة من قصص الجنس والاغتصاب مما كتبه البيركامو وساتر وفرنسو ساجان سومرست موم وقصص ازهار الشر، وصورة دون جrai وعشيقه اللورد شترلي.

وجاءت دعوة الوجودية على يد ساتر ترمي إلى التلبية المطلقة لرغبات النفس حتى تتمحى من ضمائر الناس شعورهم بالاثم.

وكان كتابات اليهود في مجال العلوم الإنسانية والعلوم الاجتماعية في المراحل الأخيرة من أخطر محاولات تحقيق أهواء المسؤولية واللهونة في تدمير المجتمعات.

والشيء الخطير أن ذلك كله قد نقل إلى أفق الفكر الإسلامي فكان له بريق خلاب، وقد تشكل له جيل يؤمن به ويدعو إليه ولكن سرعان ما كشفت حركة اليقظة الإسلامية فساد هذا المنهج كلية وكان لابد من مواجهته.



## الفصل الخامس

# تحفظات على منهج الغرب في البحث العلمي

في دعوى عريضية يحاول رجال الفكر الغربي الادعاء بأنهم منهجيون ، ملتزمون بالعلمية والعقلانية في البعد عن أهواء الوجдан وعواطف البشر ، يقدمون آرائهم في قالب من الموضوعية المحفوفة بكثير من النصوص والمراجع ، ومع ذلك فإن منهج الغرب في البحث العلمي يقوم في حقيقة على الظن وهو النفس (إن *يَتَّبِعُونَ إِلَّا الظَّنَّ وَمَا تَهُوَ أَلَّا نَفْسٌ* )

ذلك لأنهم حين تركوا منهج الدين وأخلاقياته افتتح الطريق أمامهم إلى أهواء البشرية ، التي ربطت بينهم وبين الفكر اليوناني والروماني الوثني القديم القائم على طفولة البشرية وركام الفلسفات القديمة ولا أدل على ذلك من أن يعتمد عالم على أعلى مستوى في الموضوعية مثل فرويد على الأساطير القديمة ليقيم عليها نظرياته .

ولا ريب أن النظرية البشرية التي يقوم عليها الفكر الغربي تمثل في ثلاثة أسس ضرورية :

**الأولى** : عدم القدرة على استيعاب العصور والبيئات والقصور الدائم على مرحلة من عصر أو بيئة .

**الثاني:** العجز عن العطاء المستمر فسرعان ما يصيب النظرية العطوب نتيجة متغيرات الزمن والبيئة.

**الثالث:** ظهور طابع الهوى والمطامع البشرية الخاصة.

و عند المقارنة بين الفكر الغربي البشري (الذي قدم منظومة القواعد والقيم والمقومات التي تضطرم بها آفاق المجتمع والسياسة والاقتصاد في الغرب وبين مفاهيم الفكر الإسلامي المستمدة من القرآن الكريم والسنّة المطهرة تحد فوارق واسعة وعميقة.

**أولاً:** قيام الفكر الغربي على مفهوم الخضوع لروح العصر.

**ثانياً:** اخضاع العلوم الإنسانية لمفاهيم المادة.

**ثالثاً:** الانشطارية، وتمزيق تكامل المفهوم الإنساني الجامع بين الروح والمادة، وقيام الفلسفة المادية أساساً.

**رابعاً:** فكرة التطور المطلق وخضوع الأخلاق للتطور بينما يقوم مفهوم الإسلام على قاعدة الثوابت والمتغيرات.

**خامساً:** فكرة التقدم المادي وحده بينما يؤثر الإسلام مفهوماً جاماً للتقدم: معنوياً ومادياً، ويقدم الجمالي على الأخلاقي في الفن.

**سادساً:** فكرة حرية الجنس والتحلل والترف بينما يقوم الفكر الإسلامي على الأخلاق والعفة والضوابط.

**سابعاً:** فكرة المسئولية الجماعية بينما يقوم الإسلام على أساس المسئولية الفردية.

**ثامناً:** تناقض الفكر الغربي الواضح بين مذهبين أحدهما

ينطلق من الإرادة الإنسانية حتى يصل إلى حد الادعاء بالارادة البشرية المطلقة للكون كله ، والثاني ينطلق من الجبرية الاجتماعية حتى يصل إلى الضياع والتزق .

ولقد كان انخداع المسلمين بما يسمى منهجهية البحث العلمي في الغرب هو أخطر ما في الموضوع كله فقد كان الإسلام هو الذي وضع أساس البحث العلمي ، ولذلك افاق على أساس نزيره بعيد عن الموى والظن ، وكان أول قواعده الاعتراف بفضل من سبقوها في ميدان العلم وتقديرهم والتنويه بفضلهم غير أن الغرب حين نقل هذا المنهج حجب فكرة الانصاف والاعتراف بالفضل من ناحية ثم أخذ يحاكم الفكر الإسلامي إلى مناهج مليئة بالتعصب والمحقد وتجاهل القدر العادل في إيجابية العطاء الإسلامي والبعض من قدره عن قصد واضح ، يقوم على فكر مسبق ، هو الخصومة والرغبة في تشويه الحقائق .

وقد كانت محاكمتهم للتاريخ الإسلامي والفكر الإسلامي وفق مناهجهم عملا يراد به تعليل قدر الدور الإسلامي الذي لا يمكن أن يدرس بمنهج مادي واطفاء ضوء التاريخ ونوره الذي يبعث في نفوس المسلمين الإيمان الحق ، وفي هذا يقول اتيان دينيه: انه من المتعذر ان لم يكن من المستحيل أن يتجرد المستشرقون من عواطفهم وبيئتهم ونزعاتهم المختلفة ، وانهم لذلك قد بلغ تحريفهم لسيرة النبي والصحابة مبلغا تغشى على صورتها الحقيقة من شدة التحرير فيها وذلك رغم ما يزعمون من اتباعهم

لأساليب النقد البريئية ولقوانين البحث العلمي الجاد.

إن الانحراف الذي وقع فيه الفكر الغربي نحو الفلسفة المادية كان خطيراً التفسير المادي للوجود، التفسير المادي للتاريخ، التفسير المادي للحياة،

ووجد اتفاقاً ومصادفة، معيار التجربة الحسية وحدها، لا مجال للتفكير الذي يحاول تجاوز عالم الحس إلى ما وراءه.

لقد كان أخطر ما أصاب الفكر الغربي هو ذلك الانفصام الحاد بين العقل والروح من جهة والانطلاق في اتجاه الشهوات وقد رده العلماء الغربيون أنفسهم ومنهم ويلمن جيمس إلى انكار الفرد عقیدته الدينية أو ما سماه غريزته الدينية حقها وطبيعتها وتجاهله لأهميتها والدور الذي تقوم به في السلوك الإنساني.

ولقد أكد كثيرون أن الأخاد ينبع من العقائد التي تضفي الفطرة وتعارض العقل وتصادم طبائع الأشياء وان الأخاد في الفكر الغربي مصدره على رأي أكثر مفكري الغرب أنها يرجع إلى تعدد الالاهوت المسيحي واستحالة قبوله عقلياً في مفهوم التثليث والصلب والخطيئة.

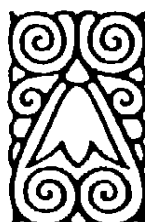
ولقد كان للنظرية المادية التي أوجدت التحليل النفسي القائم على الجنس أثراً في الأدب وفي القصة بالذات وفي اشاعة مفاهيم العرى والحيوانية.

وكان للمسيحية اثارها في النظرة الفردية إلى الإنسان التي نشأ

عليها النهج الليبرالي والحرية الفردية والاقتصاد الرأسمالي ، وكانت الخطية الأصلية مصدر الفكر الوجودي .

وقد جعل مفهوم التطور الغربي قيم الأخلاق والعقائد مجموعة من المبادئ النسبية أي أنها لم تعد حقائق مطلقة حيث أنها تتطور وتتطور إلى مala نهاية .

كذلك فقد عرف الباحثون (الوجوديات الحديثة) على أنها تعبير عن الفراغ النفسي الخيف الذي يحتاج الناس في الغرب كذلك فإن أحطر مقابل الفكر الغربي قصد الفصل بين النهج والتطبيق .



## الفصل السادس منهج الإسلام في العلم والمعرفة

أما الإسلام فإن له منهجه الأصيل الجامع في مجال العلم والمعرفة المتميز عن منهج الغرب والمخالف له في عشرات الموضع . وأبرز مميزاته شمول النظرة إلى الإنسان بوصفه قبضة الطين ونفحة الروح وبغض النظر عن جنسه ولونه ودينه والتوفيق بين الفردية والجماعة وجمعه بين الاهلي والبشري وذاته الخاصة التي تحول به دون الانصهار في الأديان والمناهج والأيديولوجيات .

والإسلام يفرق بين المعرفة والثقافة ، فالمعرفة عالمية والثقافة خاصة لكل أمة ثقافتها ، وليس الشورى هي الديمقراطية وليس العدل الاجتماعي هو الاشتراكية .

مفهوم التقدم في الإسلام : مفهوم جامع : مادي ومعنوي وليس تقدماً مادياً خالصاً والنجاح المادي يقره الإسلام ويرتضيه ولكنه لا يراه غاية في ذاته ، والإسلام لا يعارض التقدم بل يدفع إليه دفعاً ولا يقر الإسلام العصبية الجنسية أو العصبية الأقليمية . ولا يقر الإسلام فكرة التطور الدائم ولا التفسير المادي أو الاقتصادي أو الجنسي للإنسان ولا يقر الاستشهاد بعالم الحيوان في دراسة الإنسان .

وقد رفض الإسلام فكرة الرهبانية والهروب من الحياة وتحرير الإسلام العلوم الإنسانية من المقاييس المادية حيث أن ميدان النفوس لا يخضع لما تخضع له العلوم التجريبية.

ولا يطلب من الإسلام أن ييرر أوضاع المجتمعات والحضارة، بل يطلب إلى المجتمعات الالتزام بالضوابط والحدود التي أقامها الإسلام وقد اعترف الإسلام بالرغائب البشرية وأباحها في إطار ضوابطها الشرعية والأخلاقية وقدر مدى الطاقة

﴿لَا يَكْلِفُ اللَّهُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا﴾

وقرر الاعتراف بالخطأ والرجوع إلى الحق متى تبين وحث على الاجتهاد وقرر أن للمخطيء أجران إذا أصاب وأجر إذا أخطأ ودعا إلى عدم الانخداع بالأوهام أو قبول الظن ودعا إلى استعمال العقل وسؤال أهل الذكر.

ودعا الإسلام إلى البرهان والدليل ونهى عن تحكيم الهوى أو العصبية في الكشف عن الحقيقة، وأعطى العقل الإنساني مهمته وحدوده وقدرته وجعله خاضعا للوحي، وأمر بعدم كتمان العلم ودعا إلى اذاعته في الناس وجعل طلب العلم فريضة على كل مسلم ومسلمة وفرض على الأمة أن ترتب أقواما لتعليم الناس وفضل العلم على العبادة.

ويقرر الإسلام أن لكل قيمة وجهان متكملاً: مادي

ومعنى ولا انفصال بينهما، وقرر أن العقل أداة تهدى بنور الوحي.

ويمكن تبيين الفرق بين منهج الإسلام والمنهج الغربي البشري في تميز الإسلام بطوابع: الربانية، والانسانية، والعالمية. وفي الفرق بين التكامل الجامع في الإسلام وفي الانشطارية في الفكر الغربي وفي التفرقة بين الفلسفة والعلوم والتفرقة بين الأخلاق التي هي من قيم العقيدة وبين العادات والتقاليد التي هي من تحولات المجتمعات البشرية.

ويقيم الإسلام منهجه الاقتصادي بعيداً عن الربا والصراع الطبيقي ويحدد وجوه التعامل بما تحفظ المجتمع من الفساد والإباحية وبيني الأجيال على أساس التماسك والقدرة على حماية الزمار ومقاومة الناصب والمراقبة في الشغور واقامة مفهوم الجهاد والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر.

ومن ذلك حماية الذاتية الإسلامية من الانصهار في الفكر الوافد والوقوف في وجه حضارة الغرب ورفض التمذج الغربي بشقيه وذلك بعد أن عجزت الحضارة الغربية عن حمل أمانة العدل والرحمة والأخاء البشري واستبدلت ذلك كله بان قذفت في نفوس الناس المخوف والجزع وجرت كل مجرى في سبيل تقديم منهج بشري في أيديولوجيات فردية وجماعية لم تتحقق أشواق النفس وعجزت أن العطاء الحقيقي وقد كان على الفكر الإسلامي بعد أن طرح الفكر الغربي مفاهيمه وقيمه المضطربة في أفق المجتمع

الإسلامي أن يكشف هذا الزيف.

وأن يحدد تراث النبوة ، وأن يدحض سعوم القاديانية والبهائية والماسونية والمهاريش وغيرها من الدعوات الضالة.

وكان لابد ان يكون واضحاً أن الفكر الإسلامي مقاييسه الخاصة في أمور الثقافة والبحث العلمي والتاريخ والتي تختلف اختلافاً واضحاً عن مفاهيم الفكر الغربي لأنها مستمدّة من القيم الأساسية للإسلام وهي القيم التي عرفتها أمتنا منذ أربعة عشر قرناً بينما هذه المفاهيم الوافدة قد اقتحمت آفاق فكرنا بالباطل وبقوّة النفوذ الاجنبي وأولياته منذ مائة عام فقط وهي لم تجد قبولاً ولا تقبلاً.

إن مناهج الغرب هي وجهة نظر خاصة وقاصرة ومحذدة وهي فروض قابلة للخطأ والصواب مستمدّة من ثقافة مختلطة وتجربة قليلة ، لا يمكن أن تمثل فهماً عالمياً يمكن تقديمها للبشرية لحل مشاكلها لأنها منحازة من ناحية وتغلبها الأهواء ومطامع الصهيونية التي كشفت عنها البروتوكولات في هدم القيم الإنسانية للسيطرة على العالم.

ولا شيء أخطر في المنهج الغربي من افتقاره الربانية والإيمان بالله وهي أعظم مقومات مناهج الحياة وبناء المجتمعات والحضارات ، وقد خلت منها الأيديولوجيات المعاصرة تماماً ولا توجد عند أمة غير الأمة الإسلامية من خلال منهجها الرباني القرآني

المنزل وهذه هي عالمة الأمة الوسط (والوسط في لغة العرب الخيار والأفضل والأكمل) وخيرية هذه الأمة في قدرتها على الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر.

ولقد استطاعت الأفكار الملحقة والاباحية أن تهزم كثيراً من الديانات والملل والنحل وأن تحويها — كما فعلت الفلسفة اليونانية باليهودية واليسوعية — وغزتها في عقر دارها ولكنها تعد حائرة أمام الإسلام الذي قد شكل جوهره على نحو يجعله قادراً على الابتعاث لتصحيح مساره وتحرير فكره عندما تحاول أن تحويه الأهمية العالمية، وأن محاولة الغرب اليوم في الأفاساد الأخلاقية المنظم وتقديم البديل الفكرية ذات الولاء للوثنية الحديثة وخلق أجيال ذات ولاء لحمل لواء التوحيد، هذه المحاولة سوف تنهار بعد أن دخلت الأمة الإسلامية مرحلة الرشد الفكري وتكشفت لها مخططات الغزو الفكري والتعریب الذي تقوم به مؤسسات الاستشراق الغربي واليهودي والماركسي جمیعاً ولن تستطع نظرية العلمانية أن تقوم بديلاً للمنهج الإسلامي لأن الإسلام بطبيعته قد بنى على نظام جامع للدين والدولة معاً.

ولقد تميز الفكر الغربي بـ ميزتين أساسيتين في بناء قاعدهما السياسية الميكافيلية — العنصرية

وقد أعلن نابليون أن كتاب الأمير لميكافيلي هو الكتاب السياسي الوحيد الذي يستحق القراءة، أما العنصرية فهي قديمة قدم مفهوم الرومان (رومان سادة وما حولها عبيد).

وإذا كان الفكر الغربي قد أعلن مخالفة الفكر الروماني في شرعية الرق فإن ما حدث حين استرق الغرب هنود أمريكا، أو ثم نقل الأفارقة إلى أمريكا في مؤامرة خطيرة، محيت منها شخصية الإنسان، فإن الفكر الإسلامي مختلف عن ذلك اختلافاً كبيراً، يقول دكتور حامد ربيع: انه يرفض التقاليد الأوربية في تعصبها للفردية ويرفض الماركسية في تأكيدها لسيادة العنصر الاجتماعي والغاء الفرد ويرفض النازية أو الفاشية كنتيجة لمبالغتها في تأكيد العنصرية ومن هنا فإن الفكر السياسي الإسلامي مؤهل لأن يؤدي وظيفة عامة للإنسانية في السنوات القادمة.

ومن قواعد العلم الإسلامي سد الثغرة بين العلم والأخلاق ، والتوازن بين عنصري المادة والروح ، وأخلاقية الحياة والعلوم وقد رفض المسلمون بعض الفروع العلمية منفصلة عما يعتقدونه الإسلام هدفاً وتفسيراً لوجوده ، فضلاً عن أن معرفة الله تبارك وتعالى هي الأساس الحقيقي لجميع العلوم والتجارب وفي منهج البحث العلمي تميز المسلمون بالتسامع مع الفئات المختلفة التي كانت تحيى في ظل المسلمين ، فضلاً عن الروح العلمية على قاعدة السعي وراء المعرفة من أجل المعرفة لا من أجل النفع المادي الذي يتحصل من ورائها .

كذلك فقد رفض الإسلام فكرة تحزئة الإنسان وتمزيقه إلى وحدات معزول بعضها عن بعض ، لأن ذلك يتناقض مع الفطرة

الانسانية إذ أن الإنسان في مفهوم الإسلام غير قابل للتجزء والفصيل وملكاته متعاونة متكاملة، كما رفض الإسلام مفهوم الجبرية التي تقول أن الإنسان ليست له إرادة ويقرر إرادة الإنسان الفعالة، كذلك فلا يقبل الإسلام مفهوم مسؤولية المجتمع ويرفض الإسلام حرية الغريزة وانطلاق الشهوات وهو ينظم العامل مع اشواق الإنسان وفق ضوابط حاسمة لا تحرمه من رغباته ولكنها تحول دون تدمير نفسه أو مجتمعه.

ويقف الإسلام في قمة أمام ثبات:

(أولاً) الأنحصارية والعدل الاجتماعي.

(ثانياً) الالتزام الأخلاقي والمسؤولية الفردية.

(ثالثاً) ازاء تحريم الربا ومحرمات الخمر والقتل والمسر والزنا.



## الفصل السابع

### تراجع العلم بعد عجزه عن تقديم الحقيقة الشكلية

خطران يجب التنبه إليهما في دراسة ظاهرة سيطرة العلم في الفكر الغربي

الأولى : هي عجز العلم عن دعوه العريضة وتراجعه عن أطماعه في أن يحل محل الدين أو أن يقدم للحياة البشرية منهجاً كاملاً .  
الثاني : هو عجزه عن تطبيق النظريات المادية على العلوم الإنسانية وانكشاف الفوارق العميقية بين العلوم والفلسفات .

ولقد كان أخطر ما أصيب به العلم هو تمزقه بين الاتجاه العقلي والاتجاه التجريبي .

لقد غلب على الفكر الأولي روح الغرور لتقديم العلوم المادية والصناعات في أوروبا مما دفعه إلى الاحساس بالسلط والسيطرة على النحو الذي أدى إلى ظهور مفهوم التسر المادي الذي يقول انه ليس ثمة في العالم إلا المادة وقوانين تطويرها وان العقل هو اسماً نتاج المادة والعالم لم يوجد إلا اتفاقاً ومصادفة .

وكان الخطير الأكبر في اعتبار دعوة المادية الغلة أن الفلسفات هي من نتاج العلم ، وان في الامكان فرض المنهج التجريبي الجاف

على العلوم الإنسانية والتاريخ وغيره.

كما كانت قد استغلت نظريات الصدفة والجبرية والختمية، والحركة الدائمة والتطور المطلق والادعاء العريض بان الطبيعة صنعت وكل هذا كان انكاراً للمفهوم الرباني للعلاقات بين الكون والمجتمع والإنسان ومضادة للفطرة الإنسانية وطبيعة النظام المتداخل الجامع لهذه العوالم كلها.

ولكن سرعان ما تكشف العلم غروره وتبين أن ليس ثمة حقيقة في أي ميدان من ميادين العلم المادي أو الحيوى يمكن أن يفسر بها العالم كله،

وكان إنكار الله تبارك وتعالى، واعلاء المادة والطبيعة دليلاً على قصور شديد في الاحاطة بالمنظومة الكونية كلها، وكان لابد ان قوانين الفطرة المتراقبطة الكاملة الجامعة للإنسان والكون من أن تكشف فساد وجهة العلم وغروره في دعوه الكلية.

وكان لابد من التراجع أمام نظرية أن الرياضيات هي مفتاح الكون أو أن الفلسفة المادية قادرة على اعطاء منهج حياة ونظام مجتمع، أو أن الفصل بين القيم يمكن أن تسير معه الأمور سيراً طبيعياً. وكان هذا يعني الكفران بمنهج الله وانكاره (وما يزال الذين كفروا تصييهم قارعة بما عملوا أو تحل قريباً من دارهم حتى يأتي وعد الله)

ومن ثم أخذ رجال العلوم يعيدون حساباتهم على أساس أن

مهمتهم لا تتعذر حدود دراسة ظواهر الأشياء وإن العلم عاجز عن حل لغز الحياة والوجود وأن هناك أسلوب آخر للمعرفة لن يتم فهم الحياة إلا بمعرفته وهو الدين = ليس الدين الذي عرفوه ولكنه الدين الحق بمصادره الصحيحة.

كما تحطمت فكرة أن الأسلوب العلمي هو الأسلوب الوحيد الناجع لاكتساب المعرفة عن الحقيقة، وأن هذا الأسلوب — أسلوب مرحلي لهذا العصر — ولكنه ليس أسلوباً عاماً لكل العصور.

وكان هذا ضربة مسددة إلى غرور الذين كانوا يدعون أن الأسلوب العلمي هو الأسلوب الوحيد الناجع لاكتساب المعرفة وانه لا حاجة بعد اليوم للدين، ولقد تبين بمزيد من الوضوح أن منهج الإسلام الجامع بين منهج العلم والعقل من ناحية ومنهج المعرفة والروح من ناحية أخرى هو أصدق الأساليب.

وقد أعلن عشرات من العلماء البارزين بمنتهى الثقة حقيقة مؤداتها أن العلم لا يقدم للناس سوى معرفة جزئية عن الحقيقة وأن علينا لذلك أن لا نغير وأن تغيير كل شيء يستطيع العلم تجاهله هو وهم من الأوهام ، ولقد علت اليوم صيحة أن للعلم حدوداً وأن الحقيقة مؤداتها أن العلم لا يقدم لنا سوى معرفة جزئية من الحقيقة الكبرى وبالمقابل فإن الأجزاء الأخرى من الحقيقة تكشف بالضرورة عن عجز العلم عن الاحاطة وهنا تبدو القيمة الحقيقة للدين الحق.

لقد أُعلن العلماء: «لقد انتهى العصر الذي اتخذ العلم فيه الماء» عصر الوثنية العلمية التي مسخت الإنسان وأذلته وحولته إلى مجرد تابع ذليل للقوانين والنظريات جاء هذا الإعلان بعد مضي ستون عاماً منذ صرخ تندل في بلفاست بان العلم وحده قادر على معالجة كل مشاكل الإنسان الأساسية، ولم تمض بعد عشرون سنة حتى قال برتاند رسيل: أن استقرار الإنسان لا يمكن أن يبني من الآن فصاعداً إلا على أساس متينة لا يتطرق إليها الفساد كل هذا قد تحطم، فإن الحقيقة الوحيدة التي كانوا يعتمدون عليها هي المادة والحركة، ولكن النظرية التي تقول بمحاولة تمثيل الطبيعة على أنها مادة وحركة قد باعه بالفشل بعد أن تبين أن المادة تحول إلى طاقة والطاقة تحول إلى مادة. كان العلم في نظر هؤلاء الأسماء اللوامع (مندل ورسيل ودارون وماركس ودوركايم) هو بمثابة الصنم الذي يطوفون حوله.

ولكن بمرور عقود قليلة من الزمن تهافت الاعتقادات القديمة وتعرت الحقائق وتبين أن العلم ليس هو كل شيء وأن مفتاح الكون كله ليس بيديه وانه ليس بمقدور أكبر رياضي العالم أن يقول لنا كيف يستطيع عقله أن يفاضل أو يكامل بين الأرقام».

لقد جاءت هذه الحقائق بعد أن اغشت الأكاذيب عيون الشباب أجيال وأجيال فنتنهم عن دينهم، وخدعهم، هذا ما بينه (سوليفان) في كتابه الجديد: هذا الانحسار الشامل عن العلم والانففاء غير المتوقع لوجهه بعد أن اعشى عيون أجيال وأجيال

وكيف أن العلم ليس حقائق نهائية لا تقبل نقضا ولا جدلا.

ويقول الدكتور عماد الدين خليل الذي ترجم هذه النصوص:

إن في الكون لطاقات مذخورة هائلة ليست الكهرباء والذرة سوى مؤشرين عليها فحسب، وإن على الإنسان أن يبحث خطاه إلى مزيد من الكشف والتنقيب وإن من يقرأ في القرآن الكريم الآيات الخاصة بتسخير الطاقات الطبيعية لسليمان عليه السلام يعرف كيف أن هذا التسخير كان بثابة خدمة كبيرة جدا، وعرف أن كتاب الله جاء يفتح أعين الناس وعقولهم إلى ما ينطوي عليه الكون من طاقات وقدرات وأن العلماء الكبار لا يزالون يقفون على الاعتراض لقد ألموا بجوانب من تأثيرات الكهرباء ومؤشرات عملها، أما كنهاها، تركيبها، ماهيتها، فلا يدرى أحد شيئاً، لقد طأطاً العلم الرصين رأسه وسلم بالواقع بعد أن تجاوز مرحلة مراهقته العنيفة، سلم بان معرفة الأجسام الفيزيائية على حقيقتها ما هي إلا مجرد وهم من الأوهام».

هذا من ناحية العلم، أما القضية الأخرى الأشد خطورة فهي اعتقاد الفلسفه إلى هذه المعلومات الضئيلة التي قدمها العلم ليتحروا منها أساساً بينوا عليه فلسفة حياة وأيديولوجيات فقد كان ذلك غروراً شديداً، لأنه سرعان ما اعترضت هذه (الافتراض العلمية) الأخطاء ومن ثم سقطت الأيديولوجيات والمناهج التي ظنوا أنها ستكون خالدة.

ويصور هذا الدكتور عماد الدين خليل فيقول :

فلاسفة وأدباء حاولوا أن يتكتروا على معطيات العلم كحقائق مسلمة منزلة من السماء وأن يبنوا عليها فلسفاتهم ورؤاهم لكي يضفوا عليها صفة العلمية ، ويتغير العلم ، ويتغير الأساس فإذا نظرياتهم تهادى الوحدة بعد الأخرى .

هذا ما حدث بالكثير منها في حقول الاجتماع والاقتصاد والنفس وأن (المادية التاريخية) التي أقامت صرح نظريتها على معطيات العلم في القرن التاسع عشر والتي سميت بالعلمية ، ما لبست أن تعرضت في القرن التالي وبخاصة في العقود الأخيرة للكثير من الهزات العنيفة لأن الأساس الذي بنيت عليهأخذ يتآرجح ويتمايل وتتهاوى بعض جوانبه وإذا كان أبناء المختبر والتعامل التجريبي مع المواد والظواهر والأجسام يعترفون بان أحکامهم ليست نهائية وإن ما تمكنوا من قطعه لم يتجاوز بدء الطريق إلى الحقيقة ، فما هؤلاء الأدباء وال فلاسفة الذين لم يدخلوا مختبرا ولم يجربوا ظاهرة يدعون بنهائية أحکامهم وثباتها وديمومتها تلك دعوى المادية الديالكتيكية العريضة وأنها تعرف جوهر الأشياء وقوانين تطور العالم — أن هؤلاء أكثر غرورا من العلماء التجاريين الذين عادوا إلى القوانين الطبيعية التي تحكم الحرارة والحركة والضوء وكل ما في عالم المادة من كهارب وذرارات فوجدوا أن لها قانونا واحدا هو : الخطأ والاهمال .

وها هو (هايزنبرج) صاحب نظرية الخطأ الاجتماعي في قوانين

الطبيعة يقول : ان تجربتين في أية قاعدة من قواعد العلم الطبيعي لا يتحققان نتيجة واحدة بالغا ما بلغه المجرب من الدقة» .

وهكذا تنقض الواقع غرور العلم ، أما دعاوى الفلاسفة الذين اخذوا من العلم قاعدة لفكرهم المادي فستواجهه في فصل مستقل .

•••

## (٢) قضية الختمية :

ظللت قاعدة السببية التامة تشكل قاعدة رئيسية في مجال العلم وقتا طويلا ، هذه القاعدة الختمية قد تصدعت اليوم لتأخذ مكانها قاعدة اللاحتمية فقد وصل العلم إلى قاعدة انه لا مسلمات نهائية ان عصر الاتكاء الكلي على حقائق معينة قد انتهى وحل محله اعتقاد سائد أخذ يتسع شيئا فشيئا .

إن المادية الدياليكتكية مثلا أقامت بنيانها في بعض جوانبه على أسس المعطيات العلمية للقرن التاسع عشر وقد تبدلت تلك الأسس وتغير الكثير من تلك المعطيات وما زال اتباع التفسير المادي يصفونه بالعلمية وما يقال عن التفسير المادي يمكن أن يقال عن معظم النظريات الفلسفية والنفسية والاجتماعية وجل الآداب والفنون نهضت على تلك الأسس المتغيرة والواضحة أن الظاهرة الذرية تمردت على السببية التي اتكاً عليها العلماء في حقول الفيزياء والتي شكلت افتراضها أساسيا في العلوم .

إن نوعاً من العلاقات الذرية أخذ يحل محل القاعدة الختمية التي تعرضت للتتصدع ، وان كان التركيب المادي — الذري نفسه يتجاوز الختيمات صوب الحرية فكيف يتسع لنا أن نخضع الحياة البشرية في صيغتها الفردية والجماعية لنوع من الختمية الصماء ، ومعنى هذا التحول انه سيظهر نوع من التقارب بين الطبيعة وما وراء الطبيعة ، والحضور والغيب ، والمادة والروح ، والقدر والحرية وستلتقي معطيات العلم مع حقائق الدين في عنان حار وستنهر الحواجز المادية ومتند الحرية إلى صميم التركيب الذري وحيث يقف الإنسان سيد العالم وخليفة الله في الأرض حرّاً في أن يتحكم في الطبيعة التي سخرت له ، بدلاً من أن تتحكم هي به كما صورت فلسفات الختمية في القرن الماضي .

ويقول سولفيان : ان العلم قد بلغ المرحلة الخطية : المرحلة التي يلتقي فيها المادي بالروحي ، في وفاق وانسجام ويتصالح الإنسان مع الطبيعة .

لقد انتقل العلم من الجسم إلى الاحتمال في قضايا كثيرة مثل مادية العالم ورفض الغيب أو ما وراء المادة مثل قولهم (لقد أثبتت العالم اثباتاً قاطعاً بأنه لا وجود لعالم غير مادي ، لعالم الغيب ، للعالم الآخر ، ومن غير الممكن أن يكون له وجود طالما ليس هناك أي شيء غير المادة) لقد سقط هذا فقد كشف العلم أن هناك عالماً خفياً تذهب إليه الأشياء وتأتي منه بعد أن تحطمت نظرية المادة والطاقة وأصبحت المادة تحول إلى طاقة والطاقة إلى مادة .

### (٣) قضية إنحياز العلم وحياده

لقد عوّلّت هذه القضية في السنوات الأخيرة بما كشف انحياز العلم فالعلم الذي يقدمه الغرب هو علم غربي يتحرك في إطار مفهوم الرأسمالية وأيدلوجية الليبرالية أساساً وكذلك العلوم الاجتماعية الغربية تعمل على فرض مفاهيم تخدم الرأسمالية والنفوذ الاستعماري وكذلك استخدم علم النفس الفرويدي ونظريّة دارون في سبيل هذا الهدف وكذلك نظرية الأجناس بما يريده الغرب أن يقول بأن هناك أجناس سيادة وأجناس مسودة، وما يتصل بدعوى الجنس الأبيض صانع الحضارة وما يتصل بالسيطرة على المناطق الذاخّرة بالمواد الأولية، ومفاهيم معاملة الملونين في استغلال بشع لنظريّات دارون وجوبينيو وغيرهم.

وكذلك فإن ما يسمى علم الأنثروبولوجيا أو علم الإنسان قد وضع على أساس خدمة النفوذ الأجنبي وكان بعض خبراء الاستعمار دور تارّيخي في توجيهه لاستغلال شعوب العالم الإسلامي وذلك تحت شعار التقدّم وتبني قضايا الإنسان المقهور.

كذلك فقد أشار الباحثون إلى تاريخ العلم نفسه يفجر أسطورة حياده فالحقيقة العلمية ليست حقيقة مطلقة ولكنها حقيقة قائمة على افتراضات متغيرة ومعلومات متتجددة، هذه الافتراضات العلمية نفسها لها ارتباطاتها بأولويّات اجتماعية معينة، وأولويّات متغيرة، في غضون الحرب العالمية الثانية تبرر الوظيفة

الاجتماعية للعلم فنجد علماء الفيزياء (العلوم الطبيعية) مرتبطون بشكل مباشر ببحوث التسليح ومشروع القنبلة الذرية في أمريكا وتجيئها في هورشيمما ونجازاكي يبرهن عدم حياد العلم وعلى انجازه وكذلك ارتباط البحث العلمية في الدول الغربية بالمؤسسات الصناعية وأن أولويات البحث العلمي نفسه تحددها إلى حد كبير المؤسسات الصناعية فالكسب المالي مرتبط بشكل مباشر بأولويات البحث. ان حاجة المجتمع هي التي تحكم في توظيف العلم وهي التي تفرض أولويات البحث وإذا كان هذا في الغرب فإن في روسيا العلم أكثر تبعية للمذهب الماركسي وخدمة له.

وترى الماركسيين يهاجمون العلوم الاجتماعية وعلم النفس الغربي باعتبارها علوما رأسمالية والعكس يحدث أيضا بالنسبة للنظريات الماركسيّة ، وقد تبين أن كلا المنهجين لا يقوم على عمل مستقل بل هو في خدمة هدف وكذلك منهج العلوم التجريبية نفسه فهو في الدول الرأسمالية تخدم هدفا وفي الدول الشيوعية تخدم هدف الشيوعية فالعلم أيضا منحاز ، وقد مضى الوقت الذي كان يطلق على نظريات الفلسفه علما وعلى ما يتعلق بالإنسان علما بمعنى انه يخضع للمادة وتكشف أن العلوم الانسانية لا يمكن أن تخضع لمناهج المادة.

## الفصل الثامن

### سقوط النظريات

تكشفت متغيرات المجتمعات والحضارات الغربية عن انهيار وسقوط عديد من النظريات الاقتصادية والاجتماعية والسياسية التي صنعتها الفكر الغربي لبناء مجتمعه والتي حاول أن يفرضها على المجتمع الإسلامي.

لقد سقطت نظرية دارون بالأدلة العلمية في المؤتمر الدولي للاعجاز الطبي في القرآن وفي عشرات من المؤتمرات التي عقدها علماء البيولوجيا كاشفين عن قصور النظرية أصلًا وعن وجود ما يسمى الحلقة الغائبة التي لم يستطع أن يكشفها دارون في فرضيته المغلوطة عن نشأة الإنسان من فصيلة القرود.

وقد سقطت في السنوات الأخيرة نظريتي الرأسمالية والاشتراكية ودلت صيحة الغرب في المطالبة بنظام اقتصادي جديد بعد أن فسد النظام القائم، كذلك فقد سقطت نظريات مدرسة العلوم الاجتماعية وتبيّن أنها فلسفة زائفة تسنّ مقوماتها من التلمود، سواء في مجال الأخلاق، أو النفس، أو الاجتماع.

كذلك سقطت في أفق المجتمعات الإسلامية نظرية الأقليمية ونظرية القومية الغربية وتبيّن أنها لم تكن إلا مؤامرات للقضاء على الوحدة الإسلامية الجامعة حتى يمكن غرس هذا النبت.

•••

إن نظرية دارون التي كانت منطلقاً للفكر المادي قد كشف زيفها، وأثبتت العلم وكشفت الخفيّات عن الجماجم والظامان التي دحضت نظرية الصلة بين الإنسان والقرد وعبرت الجماجم عن استقلالية كل عنصر خلقه الله عز وجل أن الإنسان مشى على الأرض بقامته المرتفعة منذ اليوم الأول.

كذلك سقطت نظرية دارون في النشوء والارتقاء التي كانت تقول أن أصل الحياة جاء من كتلة هلامية خرجت من البحر وأثبتت الأبحاث بالأدلة العلمية خطأ هذه النظرية التي ظلت مسيطرة على أفكار العالم لعشرين السنين.

ولم يكن في النظرية الدارونية مجال للإرادة الحرة التي قال بها (لامارك) ولذلك أيدوها اليهود وأذاعوها لفرض الجبرية التي تمثل فكرهم ولم يكن في الفرويدية مجال للرغبة في التفوق الإنساني التي قال بها غيره وبذلك أيدوها اليهود لفرض مفهوم فرويد في الجنس على علم النفس، ولم يكن في الماركسية مجال للعوامل الأخرى التي تحكم مسيرة التاريخ ولذلك أيدوها اليهود لفرض تفسيرهم المادي وقد تبين أن الجنس وحده ليس مصدر التصرفات البشرية وإن هناك عوامل أخرى.

وجاء تفجر النرة مخاطعاً للنظريات المادية التي تذكر عالم الغيب فإن ما يقرره العلم التجريبي اليوم أن هناك عالم آخر غير مرئي يتصل بعالمنا.

وكذلك تبين فساد فكرة التطور المطلق التي امتدت مفاهيمها في نظريات دارون وسبنسر وما جاء به هيجل من القول بالتحول المطلق بعد نظرية الثبات المطلق التي قال بها أرسطو ، وكلها مختلف عن مفهوم الإسلام الجامع بين الثابت والمتغيرات .

•••

إن نظرية دارون (التي ما تزال تدرس في المدارس والجامعات) قد تكشف فسادها بعد أن اثبتت التجارب والحفريات أنه لا علاقة بين الجنس البشري والأجناس الحيوانية وأنه لا توجد علاقة مشتركة بين الجنسين وقد أعلن الدكتور رونالد جونسون استاذ علوم الأجناس البشرية عام ١٩٧٤ أن العلماء يستطيعون الآن أن يقولوا بعد دراسات وتجارب امتدت سنوات طويلة بنسبة ٩٩,٩ بالمائة من الدقة أن الإنسان سار منتصبا على قدميه منذ أن وجد على الأرض أي أنه بدأ تارikhه الإنساني منذ أكثر من ثلاثة ملايين سنة بعد أن عثر على مجموعة من العظام يرجع تاريخها إلى ثلاثة ملايين سنة ، وكذلك ظهرت عظام ترجع إلى خمسة ملايين سنة وكل هذا يشير إلى أن الإنسان القديم كان يسير منتصب القامة منذ أكثر من ثلاثة ملايين سنة ويفكك العالم الفرنسي جان بيفتو رئيس المجتمع العلمي الفرنسي سابقا بعد أن أوقف من عمره نصف قرن لدراسة أصل الإنسان : أن الإنسان ليست له علاقة تجانس بالقرد ، وإن كل المشابهات بين القرد والإنسان غير كافية لنجزم بوجود أصل واحد للإنسان والقرد وهو يرفض هذا

الافتراض لاعتقاده أن الإنسان لم يظهر على الأرض مجرد صدفة، بل إنما كان هو الهدف الأخير من تنظيم الكون ولذلك جاء مركبا في أكمل تقويم أ.ه.

يقول الدكتور محمد أحمد المسير : تقوم نظرية التطور على قانون الانتخاب الطبيعي القائل بأن الحياة نشأت بمحض الاتفاق والمصادفة البعثة (دارون) وأن ادعاء المصادفة في نشأة الحياة قول يبرأ منه العلم وتنفيه حقائق الكون فإن النظر في سمائه وأرضه وحيوانه وطيره وبحره وثيره وزرعه كفيل بمحض هذا الافتراء (ذلك بان الله هو الحق وأن ما يدعون من دونه هو الباطل وأن الله هو العلي الكبير).

وإذا كان الإنسان عناصر مادية فحسب وليس فيه روح من أمر الله فكيف فشلوا في تحضير الخلية الحية رغم معرفتهم بتكونها العنصري الكيماي .

●●●

وقد كشف العلماء أن نظرية النشوء والارتقاء غير ثابتة علميا ولا سبيل إلى إثباتها بالبرهان وأن الذين عارضوا نظرية دارون ونظرية فرويد لا تسلط عليهم الأضواء مع انهم علماء بارزون في هذا المجال قال جراهام كانون أستاذ الحيوان بالنسبة لدارون : ان نجاح كتاب (أصل الأنواع) كان من تلك الخلاب الفاتحة على نفسية الجماهير حيث يصبح كتاب بعينه بدعة رائجة لسبب

خفي غير واضح.

ويعرض الدكتور موريس بوكيي لقضية خلق الإنسان بين المسيحية والإسلام فيقول: استمد الغرب معلوماته عن أصل الإنسان من تعاليم الانجيل بينما نجد في العالم الإسلامي أن القرآن لم يحوي قط ما جاء في الكتب السماوية الثلاث بل أضاف إليها تعاليم خاصة بالإنسان نفسه لا تجدها في الكتب السماوية الأخرى، وعندما بدأ التقدم العلمي اعتمد الإنسان على المعلومات التي ذكرت في التوراة والانجيل ولكن بمجرد ما عرف الإنسان ما نسميه اليوم بالتفكير العلمي أو حتى مبادئه الأولية نجده بدأ في الشك ومن هنا نجد أن من عرروا في ذلك العهد بالفلسفه لم يترددوا في وضع نظريات قامت مع أسس واهنة ضعيفة ففي الغرب ظهر لأول مرة تعارض ما جاء في الانجيل عن ثبات وعدم تطور الأنواع خلال العصور المختلفة ومن هؤلاء موفون في فرنسا ولامارك بنظريته عن التحول (أوائل القرن ١٩) ولكن أهمها جميرا كان (دارون) الذي ظهر في بريطانيا في النصف الثاني من القرن ١٩ الذي ذكر في كتابه أصل الأنواع ، والذي يعد لطمة للإنجيل ، ويرجع هذا في رأيي إلى أن آراء اتباعه أكبر مما يرجع للكتاب نفسه ، فإن دارون نفسه لم يفلح في ذكر وشرح حالة تحول واحدة من نوع لنوع آخر وقد اعترف هو نفسه بذلك.

إن نظرية دارون التي تنقضها اليوم القواعد العالمية الثابتة.

والقوية كانت تأملات فلسفية أكثر منها علمية ، ففي كتابي (ما هو أصل الإنسان) رد العلم والكتب المقدسة ، بينت النواقص والعيوب في نظرية دارون واتباعه بما كتبه عن نظرية التطور ، ومنذ بداياتي لدراسة الطب ١٩٧ وأنا أتابع عن قرب كل ما جاء عن التقدم العلمي في أصل الإنسان حيث ان المرء يحتاج كمية كبيرة من المعلومات في موضوع يريد الحكم فيه والفلكيون من يمتلكون هذا ، ومن أبرز المتخصصين في هذا المجال : البروفسور (ب حراس) من فرنسا ولدينا اليوم معلومات قيمة جديدة تقوم على بيلوجيات الحميات وبيولوجيات الجزيئات ولكن للأسف نجد أن بعض العلماء يضعون نظرياتهم تسندها الأسانيد العلمية فقط ، ولكنها في الحقيقة تعكس فلسفتهم الخاصة .

ومن الخطأ الربط بين دارون ونظريته ، وبين نظرية التطور عامة فقد يقبل المرء التطور في المملكة الحيوانية ولكننا نرفض الجوانب الأخرى من نظرية دارون القديمة والحديثة ، ولكن يجب ألا نرفض كل ما جاء من علماء التطور فهناك حقائق لا يمكن لأي رجل متعلم رفضها ، فلقد تم تغيير في الشكل الإنساني على مر العصور ولكنها جمیعا لا تعارض مفهوم خلق الله للإنسان كما جاء في الكتب السماوية الثلاثة بل العكس لقد ذكر القرآن هذا . لا يمكن لأي حجة علمية جحد ما قاله الخالق عن الخلق وحيث لا توجد عشوائية في الحياة ، أو الصدفة ، وحيث لا تطور في المملكة الحيوانية .

أما عمر الأرض فأربعة ملايين ونصف عام وعمر الإنسان فهو مليون عام (قال الأنجليل لوقا أن السيد المسيح يحيى بعد ٦٧ جيلاً من سيدنا آدم عليه السلام وهذا غير معترف به اليوم).

وعلماء البيولوجيا يقولون أنه ظهر من أكثر من خمسة ملايين عام مخلوقات حية، وانسان جاوة اكتشف استعمال النار ويقدر الزمن من ٥٠٠ ألف إلى ١٥٠ ألف عام مضى.

إن التعديل الذي طرأ على الجنس البشري خلال العصور لم يُعرف تحسناً في تكوين الأجناس بالمعنى الدقيق بل إن كل ما تعلمناه من دراسة التطور في المملكة الحيوانية يمكن تفسيره بالتغيير الاحيائى العشوائى للجينات.

وبمراجعة كل الحقائق العلمية نجد:

— إن فكرة الله الخالق هي التي تقدم لنا التفسير السليم الشافي التي لا تتعارض مع المنطق كما جاء في الكتب السماوية الثلاث وعلى العالم الموضوعي قبول هذه التعاليم.

ونحن نقبل من الانجيل الجزء الخاص بالخلق فقط، أما في القرآن فقد تأثرت كثيراً بما جاء في القرآن عن الإنسان وما جاء في القرآن عن أصل الإنسان قوله في سورة الأنبياء:

﴿أَوَلَمْ يَرَ الَّذِينَ كَفَرُوا أَنَّ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضَ كَانَتَا تَقَاءُ فَنَفَقْتُهُمَا وَجَعَلْنَا مِنَ الْمَاءِ كُلَّ شَيْءٍ حَيٍّ أَفَلَا يُؤْمِنُونَ﴾

ومن لا يعلم اليوم أن أصل الحياة بدأ في البحر  
— ما أشار القرآن عن التطور العلمي للجنين : مرحلة اعطاء الله  
للإنسان شكله .

﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَاكُم مِّنْ صَوْرَتِكُمْ فَلَمَّا أَنْتُمْ كَلَّا إِلَيْنَا تُرْكِيْكُمْ أَسْجَدُوا جَدْوًا فَسَجَدُوا ﴾ (سورة الأعراف)

﴿ الَّذِي خَلَقَكُمْ فَسَوَّا كُمْ فَعَدَلَكُمْ ﴾ (سورة الانفطار)  
﴿ لَقَدْ خَلَقْنَا إِلَيْنَاهُ إِنْسَنًا فِي الْخَيْرِ فَوَيْرِهِ ﴾ (سورة التين)

وارجع هنا إلى الكلمة (أطوار) كما جاءت في سورة نوح وأرى  
انها تفصيل وشرح ما يعرفه دارسو علم الأجنحة ومراحله المختلفة  
أي أطواره المختلفة .

وما جاء في سورة الدهر

﴿ نَحْنُ خَلَقْنَاهُمْ وَشَدَّدْنَا أَسْرَهُمْ وَإِذَا شِئْنَا بَدَلْنَا أَمْثَالَهُمْ بَدِيلًا ﴾

وسورة الأنعام ﴿ إِنَّ يَشَاءُ يُذَهِّبُكُمْ وَيَسْتَخْلِفُ مِنْ بَعْدِكُمْ مَا يَشَاءُ كَمَا أَنْشَأَكُمْ مِنْ ذُرِّيَّتِهِ قَوْمٌ وَآخَرِينَ ﴾

إن هاتين الصورتين لتوكيدان أن احتفاء بعض الجماعات  
واحلال بعض آخر مكانها بمشيئة الله عز وجل وما أكثر الأدلة  
والبراهين على عظمته الله عز وجل وعلى المجاز القرآني وسيادته في  
كل زمان ومكان .

## الفصل التاسع

# الفكر الغربي: من العلوم إلى الفلسفات

فرق الباحثون بين العلم والفلسفة، وقد قصر مفهوم العلم على العلم التجريسي المتصل بالطبيعيات والرياضيات والفلك وغيرها، أما معطيات العقول الغربية في مجال العلوم الإنسانية والاجتماعية فقد أطلق عليه اسم الفلسفة أو العلوم الفلسفية تجاوزاً، لأمررين لا تصاله بالعلم ونظرياته من ناحية ولأنه يقوم على أساس المنهج العلمي في البحث.

ولكن عندما ترجمت هذه الفلسفات ونقلت إلى أفق الفكر الإسلامي ادعى مترجموها أنها علوم، لها صفة العلم من حيث القول المضلل بانها حقائق لا تقبل المراجعة وكان هذا هو الخطير الأكبر الذي خدع به قومنا زمانا طويلا حتى تكشف لهم عمق الفوارق بين العلوم والفلسفات وان العلوم الإنسانية لا يمكن أن تخضع لقياس العلوم المادية والمعروف أن اليهود هم الذين حملوا في العقود الأخيرة لواء العلوم الاجتماعية والانسانية والأنثropolوجيا وغيرها وربطوها بنظرية دارون من أجل تحقيق أهدافهم في الادعاء بحيوانية الإنسان ومن خلال هذه الوجهة استطاعوا تثبت نظرية ماركس في حيوانية الإنسان من ناحية الطعام ونظرية فرويد في حيوانية الإنسان من حيث الغرائز والشهوات.

ولكن ذلك كله تكشف من بعد ، كما تكشف فساد الوجهة في العلوم نفسها — وفي الفلسفات ايضا .

وقد كشف العلماء حقائق كثيرة تدعوا العلوم والفلسفات إلى التراجع عن غرورها ودعواها الباطن ، وخاص من يتعلق بفهم التطور المطلق والنسبية والجبرية والختمية والعقلانية والمادية والتفسير المادي والحركة الدائمة وأخطاء ديكارت في فصل بين العلوم العقلية والتجريبية وفصل فرويد بين العقل والجسم وبين العلوم البيولوجية والسيكولوجية .

وقد تأكداليوم أن العلم لا يقدم لنا سوى معرفة جزئية عن الحقيقة ، وبالمقابل فإن الأجزاء الأخرى من الحقيقة يقدمها قطاع آخر من المعرفة لا ننس انه هو الدين .

لقد نشأ في ظل توهج العلم وغزوره كتاب وادباء ومفكرون وفلسفه اتخذوا من معطيات العلم وفروضه قاعدة بنوا عليها فلسفاتهم لكي يصبغوا عليها صبغة العلمية ، فقدمو النظريات المختلفة في حقول الاجتماع والنفس والاقتصاد غير أن [ المادية التاريخية ] ما لبست أن تعرضت في هذا القرن لهزات عنيفة ، وأخذ الأساس الذي بنيت عليه يتآرجح ويتقابل ويتهاوى .

إن المذهب المادي الذي قامت عليه الفلسفات المعاصرة قد أصيب بشرخ كبير ، باكتشاف العلم أمور غير مادية تحول المادة إلى طاقة والطاقة إلى مادة ، ومن ثم فإن كل الفلسفات التي

قامت على قاعدته قد تهافت.

يقول عماد الدين خليل في التعليق على كتاب سوليفان: ان الفلسفة والاداب أقامت صرحاً على العلم وكانت أسيمة اعتقاد أشد خطأً يقُول على افتراض أن كل ما يجهله العلم أو يتجاهله لا وجود له على الاطلاق وهو موقف ساذج لا يزال يتثبت به كثيرون من أدعية العلمية في بلادنا، أولئك الذين أخذوا على عاتقهم مهمة اعلان الحرب على الغيبات، دون أن يدركون أن الواقع الأخيرة لمسيرة العلم الجاد قد كشفت عن حقيقة أن المادة نفسها تحمل في تراكيبيها بعدها غيبياً».

●●●

أخطر ما قدمته الفلسفات الغربية يرتبط بمنهج الحياة والمجتمعات، وقضية الإنسان، والعقل، وفصل الدين عن الدولة وقد كانت نظرية دارون هي منطلق الفكر الغربي أساساً وهي نظرية ثبت فشلها وسقوطها ولكنها أقامت دعائم هذا الفكر على أساس:

- ١ - المفهوم المادي للإنسان (وهو مفهوم تطور بعد ذلك إلى تصور الإنسان كحيوان ناطق خاضع لغريزتي الطعام والجنس).
- ٢ - مفهوم التطور المطلق، الذي يرى أن العصر الحالي أكثر تقدماً من العصر السابق.
- ٣ - نسبية الأخلاق وارتباطها بالبيئات وتحولها مع تغير الأوضاع.

٤ — الانفصال المطلق عن البعد الرباني واحلال مفهوم الطبيعة بدلاً من كلمة (الله تبارك وتعالى) والإيمان بأزلية المادة وخلود نظام الكون إلى مala نهاية.

٥ — التفسير المادي للتاريخ وهو قاسم مشترك بين الأيديولوجيين.

٦ — ظهور النظرية الماركسية نتيجة الغلو الذي أصيّبت به المجتمعات من تسلط النظرية الرأسمالية.

لقد كانت أطروحتات الفلسفه ناقصة ومضطربة (بل لقد كانت أطروحة العلماء مثله في نظرية دارون ناقصة أيضاً) أما ديكارت فقد وصف خطأه الأساسي بأنه هو احلال الاقطار محل الحقائق وقد نتج عن ذلك تبديد الأفكار لقيم الحقائق، فخطيئة ديكارت الماورانية هي اذن في اعتقاده أن عمليات الذهن تتطابق مع قوانين العالم لقول روبيرون: لقد خلف ديكارت أثرا عميقاً في عقلياتنا جميماً وأخطر أثراً فيينا ما أدعوه بخطيئة الميتافيزيقية (الماورانية) أو خطيئة الأخلاقية وهي المثلة بشكل في تجريد الإيمان وبالتنكّب عن الابداع نتيجة للوقوع في الوهم الخادع الذي تركه الاثارة العقلية.

كذلك فقد أخطأ أوجست كونت في قانون المراحل: (الديني — الميتافيزيقي — الوضعي) حيث اعتبر المرحلة الدينية هي المرحلة الخرافية وقد وقف حائراً أمام الظواهر الطبيعية فوصف ظاهرة البرق المصحوب بالرعد بإنها أصوات الآلهة عندما تغضب

وتصارع وكان من خطأه دعوه بان الإسلام دعوة مرحلية أدت دورها وانتهت وقد كان أوجست كونت مصابا باختلال في عقله وحاول أن ينتحر غرقا في نهر السين.

ومن العجب أن ما كتبه أوجست كونت لمحاربة الكنيسة الكاثوليكية حمله اتباعه لمحاربة الإسلام به ، في الوقت الذي ييدو فيه عمق الفوارق بين مناهج الغرب المسيحية وبين مفاهيم الإسلام في مختلف مجالات الفكر والحياة والاجتماع .

أما نيشه فإن فلسفته تقوم على الحقد والكراهية كأساس لبناء السوبرمان أو الإنسان المتفوق ، فلكي نصل إلى خلق الإنسان المتفوق لابد من أن نحطم كل شيء ، وندمه ، لكي نخلق المخلق الجديد الذي نريده ، ولكن كيف يمكن أن نحطم وندم دون أن نكره ونخنق ، فعلينا أن نكره ونخنق أولا ثم تدفعنا الكراهية والحد إلى التحطيم والتدمير ويرى نيشه أن البر والتقوى والمحبة والخير هي أخلاق الضعفاء وقد أمضى نيشه نحو من عشرين عاما وهو في جنون يكاد يكون مطبيقا إذ كان في الدور الأخير من السلفس وهو مرض لم يقدر بجسمه فقد بل أمات ذهنه وقد مات مغمورا لم ترثه جريدة ولم تذكره جامعة ولكن بعد موته ابتعث اليهود فلسفته المدama .



## (٢) نظريّة الماديّة الجدلية

كان أخطر ما حملته نظريّة الماديّة الجدلية (الديالكتيك) التي قدمها هيجل وبنى عليها ماركس نظريته إنّها تنقض النّظرية الميتافيزيقيّة (المقرّة بوجود الغيّب) فهي ترى أنّ الطبيعة في حالة تغيير دائم وتتجدد متواصل وتتطور لا ينتهي بعكس النّظرية الميتافيزيقيّة .

وهذه النّظرية معارضه لمفهوم الإسلام الجامع بين الثوابت والمتغيرات ويرى أرنولد تويني أنّ هذه الماديّة التّاريخية هي بدعة الماديّة تقهقرت إليها المسيحيّة على يد ماركس نبي الشّيوعيّة الفاشل ، وهي حركة ثوريّة هدامة لا تصلح بمجملها قيمها اقامة فلسفة حياة الإنسان الحر المتكامل في كيان المجتمعات الحرة المتكاملة .

«ويطلع تويني بتفسيره المضاد والذي يبدو انه رد فعل عنيف للمادية فيفسر التاريخ تفسيرا اخلاقيا متأثرا إلى أكبر الحدود بتعاليم المسيحيّة حتى أن بعض المؤرخين يسميه (التفسير المسيحي للتاريخ) ويغالي بعض النقاد فيستبعد منهجه من المناهج العلمية في تفسير التاريخ نظراً لغلبة الروح الميتافيزيقيّة الصّوفية المسيحيّة عليه ونظراً لغلبة الروح اللامهوتية التي لا يمكن اعتبارها

علمية بالمعنى التجريبي لمنهج البحث والقوانين التي تقررها.

ويقول الباحث الذي نقلنا عنه هذا النص :

لقد اعتقد هيجل أن أزمة الإنسان في التاريخ سياسة.

واعتقد ماركس أن أزمة الإنسان في التاريخ اقتصاد.

واعتقد توبينبي أن أزمة الإنسان روحية».

ونحن المسلمين نرى أن الخروج عن منهج الله وتجاوز المصدر الأول لحركة الكون والمجتمع والإنسان وهو الله تبارك وتعالى، ووصف ذلك بأنه (الطبيعة) هو مصدر الأزمة الحقيقي في فهم معضلات العصر،

إن معظم الأزمات التي حاقت بموكب الإنسانية إنما نجحت من تجاوز العامل الأول، فضلاً عن فصل العقل عن الروح الأخلاقية المسيرة له.

لقد بدأ هؤلاء الفلاسفة دعوتهم برأي مسبق حاولوا في سبيل اقراره انتزاع بعض الواقع المهمة من التاريخ متاجهelin حقائق أخرى أكثر أهمية لـإنسان ما يذهبون إليه، كما انه لم تتوفر لهم النظرة الشاملة لكل جوانب الإنسانية بل انطلقا من زوايا محددة متاجهelin سرد علل أخرى وصدق الله العظيم

﴿إِنْ يَتَّبِعُونَ إِلَّا أَلَّا لَذَنَّ وَمَا تَهُوَ أَنْفُسُهُمْ﴾

لقد اصطنعوا الأسلوب العلمي في سبيل اقرار ملا يقبل التوازن ، وما يدعوا إلى ترجيح كفة باطل على حق مجهل ، والا فكيف تستعلي المادية على التوازن الجامع بين الروح والمادة ، وكيف يقر أمر الحركة الدائمة ل تستعلي على التكامل بين الثوابت والمتغيرات ، وكيف يستعلي التطور على الثبات ، وكيف تكون القيم الأساسية التي قررها الدين كالأخلاق مثلا قيم نسبية تتغير بتغير المجتمعات والأزمنة وكيف يقرر ما يسمى الصدفة وكل شيء في هذا الكون بحسب دقيق لا وجه فيه لصدفة أو شيء يقع فجأة ، وإذا كنا لا نرى القوانين التي تحكم هذا الغيب فليس معنى هذا انه ليس هناك قوانين تحكمها .

إن الخطأ كله في اقرار الفلسفة المادية بالإضافة إلى الخطأ الآخر لقد اعتمدت (المادية الجدلية) في اقامة بنائها على أساس المعطيات العلمية للقرن التاسع عشر ، وقد تبدلت تلك الأساس وتغير كثير من المعطيات مما هز أساس النظرية وكذلك كان الأمر بالنسبة للوجودية (سارتز) والفرويدية ، وآراء مدرسة العلوم الاجتماعية (دوركايم) ونظريات النقد الأدبي ومذاهبه (الرومانسية والكلاسيكية والواقعية الاجتماعية) الخ .

بل لقد تبين أن المادية الجدلية تذهب في مقولاتها إلى عكس معطيات العلم التجريبي نفسه ، ذلك انه لا يمكن ادراك العالم إلا بواسطة أعضاء الحواس (النظر ، السمع ، اللمس) .

كذلك فإن الإنسان ليس في العالم بمثابة متفرج إنما هو فاعل وصانع وتعرف المادية الجدلية بانها تبني هيكلها على المقولات الفلسفية ، وان الفلسفة — لا العلم — هي التي تصوغ المفاهيم العامة .

وهي مقولات تنشأ وتشكل لدى كل فيلسوف بصيغة قد تختلف عن الفيلسوف الآخر وقد تكون نقيبة لها تماما ومن ثم فإن ادعاء احتكار المعرفة الفلسفية لواحد من هؤلاء الفلاسفة ووصفها بالعلمية وانكار هذا الحق على الآخرين هو من التجاوزات الكبيرة هذا خطأ والخطأ الآخر : تلك الصيغة الانتقادية التي تعرف (المادية الجدلية) باعتمادها ازاء منجزات العقل البشري لكي تتلاءم ومصالح طبقة محدودة من الناس» . فإذا ذهبنا ننظر إلى المادية الجدلية في تكوينها للماركسيّة وجدنا مجموعة أخرى من الحقائق الهامة .

إن ماركس وإنجلز قد طرحا مقولاتهما الفلسفية قبل عصر الفيزياء الذرية بما يقرب بقرن من الزمان .

ولقد استوعب ماركس وإنجلز كل ما هو تقدمي وثمين مما كان العالم قد توصل إليه قبلهما ، ولكنهما لم يقما ب مجرد استيعاب منجزات العقل البشري بل صاغا بصورة انتقادية مكتسبات الفكر البشري الطبيعي طبقاً لمصالح وأهداف (البروليتاريا) وسائر الشغيلة ، ولما كانا ثوريين عظيمين فقد أحرزا مأثرة علمية لا نظير لها فقاما بانقلاب ثوري في العلم وفي الفلسفة وفي الاقتصاد

السياسي والمذهب الاشتراكي وأوجدا علمًا ثوريًا جديدا هو «الماركسيّة».

وكان أخطر ما دعت إليه الماركسيّة هو الكشف عن القوانين النهائية التي تحكم بحركة العالم وتاريخه وهو قول باطل لأن العالم لم يكن ليتظر حتى تظهر هذه القوانين ليثور المظلومون على بلادهم ويربحوا المعركة، والا فكيف نفسر تاريخ البشرية المليء بالثورات والانتفاضات وعشرات ومئات الانتصارات التي حققها المستصرون من جلادיהם ومضطهديهم قبل أن تظهر قوانين الماركسيّة.

كذلك فإن ماركس في مقولاته الاقتصادية فيما يسمى علم الاقتصاد الماركسي لم يكن على تمام الالام بتاريخ الاقتصاد البشري وقد اعتمد على مساحات واسعة منه على معطيات تخمينية وظنية وانه انتقى ما يصلح له ويويد فرضيته المسبقة وانهى ما يتعارض معها (نقلًا عن سوليفان: في كتابه حدود العلم وتعليقات الدكتور عماد الدين خليل).

ولقد أعلن الإسلام رفض المنهجية الجدلية والمنهجية الجدلية الماركسيّة جمِيعًا التي تصور الحياة الإنسانية في صراع تراه أساس الحركة والتغيير والتطور.

ويقول الدكتور محمود عثمان في كتابه المستفيض (الفكر المادي الحديث وموقف الإسلام منه) أن مبدأ هيجل والذي تابعه عليه

الماركسيون وهو مبدأ التناقض في الأشياء وفي العقل مبدأ ساقط وان مبدأ عدم التناقض في الوجود وفي العقل مبدأ صحيح فنظرية الجدل ساقطة من اساسها وعليه فما يترتب على مبدأ التناقض باطل يبطلان هذا المبدأ .



(٣)

## العقل والوحى

إن الفكر الغربي قد توصل إلى هدفين بعد انكار الوحي: النظرة العقلانية، والنظرية إلى المحسوس.

أما العقلانية فكانت ترمي إلى انكار الوحي أما نظرة المحسوس فكانت ترمي إلى انكار الغيب وكلا النظريتين مستمد من النظرية المادية وقد واجه علماء المسلمين الشهرين وكشفا عن عجز النظرة العقلية وحدها في تقديم مفهوم حقيقي للأمور، وقد كان استعلاء مفهوم العقل والعقلانية يرمي إلى انكار الأساطير والخرافات والنصوص التي حملتها بعض الكتب المقدسة والتي لا تتفق مع حقائق العلم أو حقائق العقل.

ولكن الأمور لم تتوقف عند حد محدود، وحاولت النزعة العقلانية أن تفرض نفسها كأساس كامل ووحيد للمعرفة وهذا هو ما يخالف مفهوم الإسلام الجامع بين العقل والوحى. وقد ارتبط ظهور مفهوم العقلانية بتأكيد (سقراط) أن العقل هو أهم ما يميز الكائن الإنساني وأنه يتكون من مجموعة من المعاير التي يستخلصها عن طريق الحواس من المعرفة التي يتم التتحقق من صحتها على أساس التجربة والخبرة، أما الإسلام فقد جعل العقل أساس التكليف ولكنه جعله جهازا يتلقى مفاهيمه من الوحي.

قال الماوردی : ان تسمیة العقل تشبه بعقل الناقة لأن العقل يمنع الإنسان من الأقدام على شهواته كما يعقل الناقة عن الشرود عقاها (إذا عقلك عقلك عما لا ينبغي فانت عاقل) كذلك قرر علماء الإسلام عدم تناقض صحيح العقول مع صريح المنقول .

فالعقل أساس التكليف فإذا تعرض العقل لما يحول بينه وبين أداء وظيفته كالمرض أو النوم سقط التكليف عن صاحبه بالأمور الشرعية وقد قرر العلماء المسلمين

**أولاً** : أن العقل وحده لا يكفي ولا بد من مصدر ديني للمعرفة يمنع العقل البشري القدرة على العمل الشامل المتوازن الحر الوعي . ولا بد من قيم كبرى ريانية تتميز بالشمول والاستشراف والالتزامات الأخلاقية .

**ثانياً** : إن الغاية لا تتحقق إلا بمحى الدين الخاتم وان كل الدعوات والنبوات التي سبقت كانت مقدمات لهذا الدين الخاتم .

**ثالثاً** : أن تزويد الله تبارك وتعالى الإنسان بالعقل لم يمنعه من الخطية ولم يمكنه من الفصل في الصراع بينه وبين أهوائه مدى الحياة .

**رابعاً** : العقل موجود بالإنسان ولكنه ليس عاصماً من الخطأ وقد أبانت تجربة آدم عليه السلام في الجنة ، عدم قدرة العقل البشري على عصمة الإنسان ومن هنا جاءت رسالة الرسل تحمل المساعدة للعقل البشري ليقوم

## بدوره في حماية الإنسان من الخطأ والاتصال بالطاعون.

وقد اثيرت من جديد في العصر الحديث قضية العقلانية بعد ان ظهرت نظرية (هوبهلوس) البريطاني الذي جعل العقلانية عاملًا عضويا في التطور الإنساني يتم على أساسه التنسيق بين جوانب الحياة الفردية والاجتماعية وقد وسع (ماكس فيبر الألماني) استخدام مصطلح العقلانية في علم الاجتماع وقسم الأفعال العملية إلى أربعة أقسام :

- (١) حسب التزامها بالدافع العقلاني أو بعدها عنه.
- (٢) حسب نوعيتها عملية أو قيمة ، تقليدية أو عاطفية.
- (٣) على المستوى الاجتماعي .

وجملة قوله أن المجتمع يكون عقلانياً إذا قام ومارس حياته اعتماداً على مؤسسات مستقرة مع اخضاع الوسائل للغايات ويرى أن عقلانية المجتمع مرتبطة بالديمقراطية .

وواضح أن هناك فارقاً واسعاً بين تصور العقلانية في المجتمع يقوم على أساس النظرة الإسلامية الجامعة وبين مجتمع يعادى كل ما يتصل بالروحيات والمعنويات والغيبيات .

«إن الدين حقيقة أصيلة مركزة في أعماقبني آدم وليس كما توهם ماركس وإنجلز عرضاً برجوازياً مرحلياً وبالمقابل فإن العقلانية الشيوعيةأخذت تتعرض بشكل متزايد للإهتزاز تحت

ضربيات ما هو دائم أصيل في الفطرة البشرية وتراجع في أكثر من  
موقع أمام زحفها المحتوم».

إن محاولة جعل العقل بمثابة الآلهة المعبد ، من شأنه أن يقضي  
على عامل الرقيب النفسي الذي يتحققه الدين ، وهي خطة مادية  
ترمي إلى تحليل ما حرم الله واباحة المحرمات .



(٤)

## العلمانية

العلمانية في الكلمة: هي فصل الدين عن المجتمع والدولة وقصره على العلاقة بين الإنسان والله (تبارك وتعالى) وهو ما يعرف بالمفهوم اللاهوتي المسيحي وبعض الأديان هي كذلك ولكن الإسلام مختلف فهو جامع بين العلائقتين علاقة الإنسان بالله وبالناس والإسلام منهج حياة ونظام مجتمع ولقد ظهرت فكرة العلمانية في الغرب نتيجة عدة عوامل أهمها موقف رجال الدين من النهضة، ومعارضتهم للكشوف العلمية ومنها هدف اليهود من القضاء على سلطان المسيحية في المجتمع الغربي حتى تناح لهم السيطرة السياسية والنفوذ العسكري، ومن هنا يبدو ذلك البعض الشديد للدين في فلسفات عديد من الفلاسفة أمثال نيتше وماركس وفرويد.

وقد عمد النفوذ الأجنبي إلى نقل هذه القضية إلى أفق المجتمعات الإسلامية بعد سيطرته على مناهج التربية والتعليم، ومتزال الفكر قلقة لا تجد تقبلا حقيقيا في المجتمع قام على أساس نظام جامع للدين والدولة.

أما المسيحية فقد كانت مجموعة من الوصايا لأنها تابعة في شريعتها للدين الموسوي فلما انفصلت ارادت أن تنشئ نظام مجتمع، فانشأت مفهوما بشريا ضاق عن الاحاطة بنظام الله

تبarak وتعالى الجامع ومن هذه النقطة بدأت أزمات الحضارة والفكر الغربي .

والإسلام حين يرفض (العلمانية) التي تناادي بفصل الدين عن الدولة فهو أيضاً يرفض بالمثل (الدولة الدينية) الشيورقاطية التي تناادي بسيطرة رجال الدين على الدولة .

والمعروف أن دعوات الفلاسفة الماديين قد تركزت على التخلص من قيود الدين تطبيقاً لأهداف الماسونية التي وضعت الخطط لنشر مذاهب الالحاد ، وجاءت الماركسية تدعوا إلى انكار الدين جملة وهممه ، واقامة دين جديد هو [صراع الطبقات] كمقدمة ضرورية نحو عالم أفضل يكون فيه الإنسان سيد نفسه وهي دعوى باطلة لم تتحقق وعلت في الغرب الدعوة إلى الغاء سلطة الدين وسلطة الأخلاق واستبدالهما بالحزب وقد دعت محافل الماسونية (التي استبدلت أخيراً بمحافل الليونز والروتاري) إلى الحرية المطلقة والاختلاط بين الجنسين واقامة مدن العراة وتشجيع الرحلات والنوادي الرياضية وعدم الإيمان بالوطن أو الدين أو الأرومة» .

●●●

ويقرر بعض الباحثين أن مصدر هذه الفكرة العلمانية Seecalarism هو الخلاف بين الدين والعلم ، تلك القضية التي نشأت نتيجة الصراع بين الكنيسة ودوائر البحث العلمي ، (وانه

ما كان لهذه الفكرة أن تنقل إلى أجواء الإسلام فإن الإسلام نشأ حليفاً للعلم (أهلاً عليه) فهي تضع العلم المرتبط بالعلم وما هو واقعي ومدني — مقابلاً ونقضاً للدين وذلك لنشأتها وتبلورها في بنية حضارية شهدت صراعاً مريضاً بين الدين كما قدمه اللاهوت الكنسي الكاثوليكي في أوروبا وكما يصوّره الرأي الرسمي للكنيسة الكاثوليكية وبين العلم الذي تأسست على قواعده النهضة الأوروبية الحديثة وتصرف النظر عن الموقف الجوهرى للديانة المسيحية وعن الظلم الذي الحقته التفسيرات الكنسية برأي المسيحية الحقة في العلم، فالأمر الذي لا شك فيه أن عداء الدين للعلم والصراع بينهما هو (خاصية كاثوليكية — أوروبية) ولا وجه للشبه بين المقدمات والملابسات التي أثمرت هذا العداء وهذا الصراع وبين واقع الإسلام و موقفه ورأي أغلب تيارات الفكر الإسلامي ومذاهبه في هذا الموضوع ، فالإسلام لا يد نطاق علوم الولي والشرع إلى كل الميادين الدنيوية التي ترك الفصل فيها والتفسير علوم العقل والتجربة الإنسانية ومن ثم فقد تأخر في العلم والدين والعقل والنقل والحكمة والشريعة والدنيا والآخرة عن طريق تحديد المبادئ لكل نمط فكري لانشاء نظرة متكاملة لتهذيب الإنسان وتطوير حياته باعتبار هذا التهذيب وذلك التغيير غير ممكين دون الاستعانة بالأقطاب المتعددة في ظواهر الفكر والحياة وليس لقطب واحد من الظاهرة الواحدة ويتأكد اختصاص العلمنانية بالواقع الأوروبي وما استقرت عليه المسيحية من نظام الكهانة والكهنوت ذلك النظام الذي يجعل بين الإنسان

العادى وبين ربه وسيطا هو رجل الدين والكاهن ، الأمر الذى جعل هناك طبقة أو فئة احتكرت الرأى الرسمى للدين بل وحق الحديث باسم السماء وما استتبع ذلك من اضفاء القدسية والقدسية على هؤلاء الرجال والمؤسسات التي أقاموها لهذا الدين ، وتلك أمور لم يعرفها الإسلام بل هو ينكرها ويشن عليها حربا شعواء .

وحيث تضع العلمانية العلم المرتبط بالعالم وبما هو واقعى ومدنى في مقابل الدين يضع الإسلام كل العلوم المدنية والدينية في دائرة نظامه الجامع ولا ريب ان تكامل الإسلام ونظرته الجامعية تحول دون قيام هذا المفهوم الذى نشأ في ظل التزق الذى أحدهه الفلاسفة والمفكرون الغربيين بين اللاهوت وبين العلم التجريبى فإسلام كما يقول الدكتور عبدالصبور شاهين جامع بين عالمي المادة والروح حيث تلتقي جميع القيم في توافق وانسجام .

ويرى الدكتور شاهين : ان العلمانية في كل أحواها مفهوم سياسى (لا حضاري) يستهدف اما فصل الدين عن الحياة ، واما القضاء التام عليه وكلا المفهومين مرفوض من وجهة النظر الإسلامية .

والمعروف أن العلمانية مصطلح لم يوجد إلا في ظروف الصراع بين الكنيسة والدولة حول السلطة ، فرأى المفكرون انذاك أن الحل يمكن في ابعاد الكنيسة عن السلطة واطلقوا على الوضع الناشئ عن هذا الابعاد وصف العلمانية ، ثم تطور هذا المفهوم حتى جاء

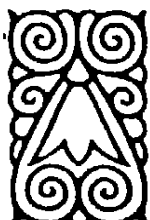
ماركس ومدرسته وتطور المفهوم عندهم إلى معنى القضاء على الدين تماماً لتحقيق العلمنانية الحقة واطلق عليه اسم (العلمنانية المتطرفة).

ويرى الاستاذ فتحي رضوان: ان العلمنانية هي رد فعل للارهاب الديني ولتدخل الكنيسة في شؤون الفكر والبحث العلمي وتربية الأطفال والشباب وتنشئتهم.

ولما كان الإسلام لم يعرف في حياته منذ بعث محمد ﷺ ٥٧٠ ميلادية بدين الإسلام حتى اليوم كهنوتاً ولا باباوية ولا سلطة دينية تتصدّع عقول الناس وتشكل أفكارهم فقد استحال أن تنشأ في بلاد الإسلام (علمنانية) ولكن المبشرين وبعض المسيحيين الذين تعلّموا في أوروبا اعتبروا (العلمنانية) سبيلاً للتقدم وضمان الحضارة في بلاد المسلمين، كما أنها كذلك في بلاد المسيحيين، فقد بشروا بهذه العلمنانية في بلادنا بغرض آخر هو أن يفرضوا حصاراً على الإسلام لينشأ الطفل المسلم بعيداً عن روح الإسلام ورعايته.

ولقد حقق الإسلام ما سعى إليه علمنانية أوروبا باحسن السبل ووصل إلى أفضل الغايات فالوالى بحکم دينه عليه أن يوفر لغير المسلمين من مسيحيين ويهود من أصحاب الأديان السماوية أن يعبدوا ربهم بالطريق الذي يختارونه بلا قهر ولا قسر في المعابد التي يقيّمونها بملء حرثتهم وأن يقرعوا أجراسهم ويطبعوا كتبهم ومؤلفاتهم ويسرحون فيها عقائدهم ويربون أولادهم وينشئونهم بملء الحرية على

الوجه الذي يطيب لهم ولم يذكر المؤرخون أن ولاة المسلمين حرموا بحثا في العلم ولا رأيا في الدين ولا طريقة في القاسم المعرفة ودستور ١٩٢٣ ينص صراحة على ما يتحدى العلمانية وينكرها تماما إذ نص على أن الإسلام هو دين الدولة في حين أن الدولة العلمانية لا دين لها ولا مذهب .



## الفصل العاشر

### العلوم الإنسانية والاجتماعية

بعد أن خدع دعوة العلمانية والمادية المسلمين في كل مكان بأن ما تقوله الفلسفات في مجال الأخلاق والاجتماع والنفس هو من العلم الذي يمثل الحقيقة انهار ذلك كله بعد أن كشف العلماء المنصفون أن الفلسفة والاقتصاد وعلم النفس والاجتماع ليست علوماً بالمعنى الحقيقي.

قال سوليفان في كتابه (حدود العلم) : ان علم النفس لا يمكن اعتباره علمًا حتى الآن وللمعارف الأخرى مثل علم الاجتماع والاقتصاد وما إلى ذلك من النواحي التي لا تعتبر مرضية من وجهة النظر العلمي والعلم أقوى ما يكون عليه عندما يتناول العالم المادي أما مقولاته في الموضوعات الأخرى فتعتبر نسبياً ضعيفة ومتلجلجة.

والحقيقة التي لا بد أن تقال في هذا المجال هو أن اليهودية العالمية في مخططها الصهيوني لتدمیر البشرية قد جعلت العلوم الإنسانية والعلوم الاجتماعية مدخلها إلى تصور يختقر الإنسان ويجعله حيواناً خاضعاً لمطامع المعدة والجنس (على أن النحو الذي أعلنه اليهوديان : ماركس وفرويد) ثم كان للدور كايم دوره الخطير في هدم مفهوم الاجتماع البشري.

يقول الأستاذ إسماعيل الفاروقى : لقد قامت العلوم الاجتماعية على مبدأ الشك في تأكيداته ومنفياته معتقدة أن المرغوب اطلاقا هو المرغوب فيه فعلا وان السبيل إلى المعرفة الطبيعية (هي استقراء المحسوس) أما المحسوس فهو الرغبات الكافية في تحركات الإنسانية المരئية الخاضعة للقياس الكمى ، أما العلوم الإنسانية فلا حقيقة لها أصلا فهى ليست علوما بل آدابا .

●●●

«فالعلوم الاجتماعية الحديثة معتمدة شطراً من الحقيقة وهو المحسوس الكمى مفضية عن الشطر الآخر الغير محسوس ، سواء أكان أمراً أهياً أو قيمة مطلقة في حد ذاتها ، وهي تقوم على دعوة الممارسة الحرة ، التي لا تخضع لمبدأ أو قانون بل تصدر عن الإرادة الشخصية مجردة ، فنيتشه في دعوته إلى القوة والسيطرة ، الوجودية العدمية على لسان سارتر ، كلها تمجد الممارسة الحرة وقالوا : ان تعارض الممارسات الشخصية لا يقلل من قيمتها وان أدى إلى المخابهة والتعدى على الغير وإلى تمادي النفس في استهواها لنفسها وهبوطها إلى العدم وهكذا تدهورت الأخلاق في الغرب تدهوراً فظيعاً منذ ان عممت النظرية وتبناها العالم وغير العالم وأخذ الفرد يؤمن أن كل ما يرغبه مبرور وما أن رغبته المال والجنس هي أقوى الرغبات الإنسانية فقد انحدرت الحياة في الغرب إلى المستوى الذي تشهده اليوم» .

وقد اثرت هذه المفاهيم على نظرية التربية وعلى المستوى الجماعي وجدت العصبية القومية حجتها لتبير استكبارها على شعوب الدنيا واستعمارها للضعف منها.

وبعد الحرب العالمية الثانية ظهرت فكرة أن كل ما وراء قوى الطبيعة خرافة واسطورة وان على الدين أن يتخلص من كل عنصر ما ورائي مطلق إذ يكمن الشر والاستبداد في الماورانية والاطلاق بالذات وظهرت نظرية أن المسيحية ليست دين سلام واستسلام لعنصر وان الجماعة المسيحية لها ان تحارب وتدمى كيف تشاء دون وازع (تبير الحرب النووية التي شنتها امريكا على اليابان).



(٢)

## دوركايم ونظريته

إن نظرية دوركايم في العلوم الاجتماعية مشتقة من مفهوم الماركسية والنظرية المادية الجدلية أساساً وهي تلغي وجود الفرد تماماً وتلغي إرادته ومسئوليته ، وتعتبر الجماعة مصدر القيم والثقافة وتقرر أن الأحداث والتغيرات الاجتماعية ليست نتاجاً لمعادلات فردية ، وإن الأفراد في إطار تفاعلهم مع الجماعة يخلقون ويدعون ويحدثون أ عملاً لا يكون لها تأثيرها إلا بذلك التفاعل مع الجماعة .

ومعنى وجهة دوركايم الدعوة إلى الجبرية الكاملة للفرد في إطار المجتمع واقراره بعجز الإنسان عن تغيير المجتمع وضرورة خضوعه له وقوله أن العامل الفعال الذي يؤثر في المجتمع هو البيئة الاجتماعية وهو الغاء كامل دور الفرد وهذا هو مفهوم مدرسة العلوم الاجتماعية شهد له الباحثون بالتناقض والخلط وترك كثيراً من التساؤلات بلا إجابات وأبلغ خطاه أسبقية المجتمع على الفرد وخضوعه لفكرة البرجماتية (فلسفة الذرائع) والتبغية .

وتسرير كتاباته المتنوعة في مسار تأكيد ضرورة انصياع الإنسان لما هو قائم وما هو محبط ، فالظاهرة الاجتماعية إجبارية والزامية وقد كشف الباحثون عن اختيائه ومعارضته للفطرة وأكدوا ان دراساته وأرائه يعززها الكثير من الصدق العلمي ، ويرون انه حاول أن

يفهم المجتمع (ولكن برأي مسبق مشتق من مفهوم اليهودية الراغبة في تدمير المجتمعات) وقد أخذ من سان بيجون وأوجست كونت وماركس.

وقد أخذ دوركايم يعمال بمعاول هدامة في كل القيم والمفاهيم الدينية والأخلاقية وأخذ تلميذه الأكبر اليهودي (ليفي بيريل) ينجز نهجه ويسير على طريقه القائم على منهج التشكيك في القيم والمثل والعقائد والأخلاق والقاعدة التي يقوم عليها فكره: أن كل الظواهر والمظاهر نسبية متغيرة متبدلة لا تثبت على حال ولا تستقر على وضع لأنها في كل يوم تتبدل الحال بحال ونسمع هذا في علم الاجتماع والنفس ومادة الأخلاق وتاريخ الأديان ، وهم يستخدمون هذا المنهج لافساد المجتمعات وتحللها أخلاقيا ودينيا والهدف هو ان يكون المجتمع شاكا مليئا بالفتنة ، وذلك سبب لهم إلى الهدم ومن أجل هدفهم تكادنوا تكون لهم الكلمة الأولى في الجامعات وفي العلوم الإنسانية (دكتور عبدالحليم محمود).

وإذا كانت الأخلاق نسبية فهل سيأتي الزمن الذي تعتقد فيه أن الصدق رذيلة وأن الشهامة شر ، وأن الشجاعة سوء أو أن العفة جريمة وفي مجال العقائد هل سيأتي اليوم الذي لا يقول فيه بوحданية الله (تبارك وتعالى) أو لا يقول بارادته وعلمه.

لقد اعتبر دوركايم الفطرة هي الجريمة وان العلاقات الخارجية عن الأسرة هي الفطرة ، وان المجتمع هو الذي انشأ العقيدة الدينية وانه هو المسئول عن أخطاء الفرد .

وقد فرض دور كايم ومدرسة العلوم الاجتماعية تحويل علم الاجتماع إلى دراسة الظواهر دون أن يكون له أثر في التوجيه أو تغيير المجتمع في محاولة أن يكون علم الاجتماع علماً وضعياً له نفس طابع العلوم الطبيعية المادية مما رفضه المفكرون كلياً لأن النفس الإنسانية لا يمكن أن تخضع لمقاييس العلوم المادية.

●●●

ولقد تابع هذه المفاهيم الضالة مجموعة من التعربيين في بلادنا نقلوا هذه الأفكار إلى مجتمعنا ودعوا إليها واثاروا الشكوك والشبهات حول حقائق الإسلام في مفهوم الاجتماع وكان هذا عاملاً من عوامل الصيحة القوية التي علت منذ مطلع القرن الخامس عشر إلى أسلحة العلوم وصياغة العلوم الاجتماعية صياغة إسلامية وفي مقدمة من دعا إلى هذا الطيب الذكر الدكتور اسماعيل الفاروقى وجماعته.

ومن هنا كانت العلوم الإنسانية والعلوم الاجتماعية المطروحة الآن من أخطر العلوم على العقيدة الإسلامية فإن أكثرها بنى على افتراضات و المسلمات لها أهداف فاسدة أبرزها الشك في الأديان والغاء الأخلاق واعتبارها مجرد ظواهر نفسية واجتماعية.

والإنسان في مناهج الغرب بين قضيتين خطيرتين : قضية تقدس الفرد إلى حد أن تتفكك الدولة أو تقدس الدولة إلى حد أن يسحق الفرد أما منهج الله فإنه لا يؤدي إلى هذا الصراع.

(٣)

## النظريات النفسية وهي علوم أو فروض

علم النفس الفرويدي : هو علم الجنس اليهودي وتدمير الإنسان الجموم (من غير اليهود) وهو دعوة إلى الجبرية وفصل العلم عن التطبيق ، لا يختلف علم النفس الفرويدي مع مفهوم الإسلام فحسب بل يختلف مع مفاهيم الفطرة والعقل والمعرفة الإنسانية جميا .

ويرى سولفيان : أن العلم الذي يتناول العقل هو علم النفس ما زال في الوقت الحاضر في مرحلة بدائية جدا ، بل ان البعض ينكر وجود أي علم من هذا القبيل ، وليس هناك بالتأكيد نظام من المعارف النفسية الثابتة التي جرى اقرارها بصورة عامة بل هناك عدد من النظريات لكل منها مجال محدود للتطبيق .

ولما كان هناك نظريتان في علم النفس ازاء كل ظاهرة من الظواهر فكيف يحكم على صدق المنهج النفسي وعلميته ، معنى هذا أن علم النفس لا يتكئ على دعائم ثابتة كما يحدث في الفيزياء والكيمياء .

وأغلب النظريات في علم النفس تعتمد التعميم ، والتعميم هو الضربة القاتلة لمناهج البحث العلمي الرصين .

هناك نظريتان : النظرة السلوكية ونظرية التحليل النفسي .

فالنظريّة السلوكيّة يقوم معناها على القول بــان ما ندعوه عمليات عقلية ما هو في الحقيقة إلا حركات جسمية.

أما مسألة الارجاع الشرطيّة التي سميت الانعكاس الشرطي فهي في الحقيقة نظرية السخف الطائش فقد اندفع إليها السلوكيون إلى مدى بعيد فوقعوا في الخطأ لأنهم أرادوا تعليم استنتاجاتهم المبنية على عدد محدود من التجارب والخبرات على سلوكيّة العقل البشري في افاقه كافية.

ومن الخطأ البين أن نصف العقل على أنه مبني بشكل كامل من انعكاسات شرطية.

أما نظرية التحليل النفسي التي وضع فرويد أساسها فالأهمية الرئيسيّة لها كنظريّة عامة في علم النفس تتركز في (افتراضاتها).

الافتراض الرئيسي: هو وجود ما جرت تسميته باللاشعور فعليينا أن نفترض أنه إلى جانب العمليات العقلية التي نعيها هناك عمليات عقلية نشطة أخرى لا نعيها مطلقاً، بعض هذه العمليات والأحداث تجري في اللاشعور يمكن استحضاره إلى مجال الشعور بجهود ارادي وببعضها لا يمكن استحضاره إلا باستخدام الفن الخاص بالتحليل النفسي.

ومعطيات نظرية التحليل النفسي بتصدّد (اللاشعور، الصراع، الكبت، الطاقة الجنسية (اللبيدو) لا يمكن أن تعد بحال مسلمة نهائية تحل اللغز المتعلق بعمل العقل وانعكاسه على السيكولوجية

البشرية ، فالحلم الذي يعتبر تفسيره أحد أعمدة النظرية ينبع من مصادر متعددة جداً للخبرة تجعل من الصعب الاعتقاد بأي تفسير للأحلام ، ويمكن لخليلين نفسانيين مختلفين أن يقدموا تفسيرات مختلفة تماماً للحلم الواحد .

فرويد يجد في الحلم مجموعة من الرموز الجنسية .

أدлер يجد في الحلم تعبيراً عن الرغبة في القوة .

يونج يحتمل أن يقدم تفسيراً آخر .

ومن المستحيل القول بأن أيها من هذه التفسيرات أكثر معقولية عن التفسيرات الأخرى ، وهو أمر مخيب للأمال إذا كان يراد لتفسير الأحلام أن يعتبر علماً ، وهذا الجزء من تعاليم فرويد قد أثار الكثير من الشك ويركز فرويد على الرغبات الجنسية المكبوتة ، بينما يركز علماء كثيرون على دافع ورغبات أخرى ، ومن هنا فلا يصح مطلقاً القول بأن معطيات التحليل النفسي قد لاقت اقراراً عاماً من قبل علماء النفس ، إن النظرية في حقيقة الأمر : [ تركيب شديد التعقيد ]

وقد قللت وفرة الفرضيات التي انطوت عليها هذه النظرية الكثير من قيمتها ودرجة الثقة بها في أعين المفكرين .

ويعد فرويد (اللبيدو) = طاقة الحب الجنسي) إلى كل فاعلية وكل اتجاه في حياة الإنسان من يوم أن يولد حتى وفاته ، وإن كل عمل جزئي أو هدف سام هو بمثابة تعبير مباشر أو غير مباشر في

هذه الطاقة الجنسية المكتوّة في معظم الأحيان .

أما اللييدو عند (يونج) فهو قوة حيّاتية أساسية ثابتة منها يشتق أو تنبع كل الغرائز .

أما أدлер فيرى أن المحرّك الذي يسّير حياة الفرد يتمثّل في الحافر الذي يدفعه لاكتساب القوّة والتفوّق على من حوله ، وهناك طوائف مختلفة في التحليل النفسي .

وبالجملة فليس في نظريات علم النفس شيء من شأنه أن يعبّر جدياً في قناعتنا بأنّ هذا العلم لا يمكن اعتباره علماً حتى الآن» .

أعلن جفري ماسون أحد المخلّين النفسيين والمتخصص في علم النفس في مكتبة الكونجرس الأمريكي ، في كتاب جديد طرح في السوق حديثاً أن فرويد جاء إلى الكذب والغش في التحليلات التي وصل إليها خاصة نظرية : (الدافع الجنسي) عند الأطفال والتي توصل إليها عام ١٨٩٦ .

ويقول ماسون : إن معظم الأطفال الذين استعان بهم فرويد في تحقيق نظريته كذبوا عليه ولم يقدموا له معلومات حقيقة . وقد اكتشف فرويد هذه الأخطاء ولكنه لم يصحّحها وقد طرد (ماسون) من وظيفته نتيجة لهذه التصرّفات .

وقال ماسون : إن انصار فرويد يخالفون من تدمير نظريات التحليل النفسي بفضح هذه الأخطاء وقال : إنهم محقون في تخوّفهم ، وقال إذا كانوا على استعداد لتأكيد صحة تحليلات

فرويد فعليهم إعادة استجواب المرضى الذين خضعوا لتحليلاته منذ عام ١٩٠١ وطلبت ابنة فرويد إلى ماسون أن يعيد (٤٠٠ وثيقة) من رسائل والدها يمحجزها عنده. وتعتبر شهادة جفري ماسون من أقسى الضربات الموجهة للفرويدية خاصة، وقد كشف من قبل أن فرويد كان على علاقة جنسية مع شقيقة زوجته فضلاً عما ذكر من أنه كان يتعاطى الحشيش والمخدر.

وقد أشارت معظم الأبحاث الصادرة في السنوات الأخيرة عن ما أطلق عليه (سرقات فرويد) حيث تعرض بالهجوم العنيف من جانب أكثر من مدرسة من مدارس علم النفس والعلوم الإنسانية وأهمها كتاب (حركة التحليل النفسي) (رشت جيلنر) وكتاب (اضمحلال وسقوط الامبراطورية الفرويدية) (ايزينك).

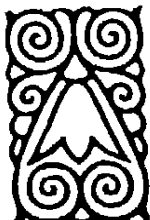
وهما يعتمدان على مقوله واحدة أن الجديد الذي جاء به فرويد يخلو من الصواب ، والصواب الذي قال به لم يكن جديداً وما أخذ عليه مذهب التداعي للافكار الذي زعم فرويد انه ابتكره كوسيلة للعلاج النفسي يجعل المصالح يطلق العنان لذكرياته دون تدقيق، لم يكن من ابتكاره بل كان من ابتكار (سيفراستس جالتون) قبل فرويد بأكثر من ربع قرن ، وأشار (جيلنر) إلى أن فرويد سرق من نيته فكرته الأساسية عن ارتباط دوافع الإنسان ورغباته وتصرفاته بدوافع الغريزة الباطنة وغير الواقعية .

وقد أشار يونج أن الدافع الجنسي الذي اعتمد عليه فرويد

اعتماداً كلياً ليس إلا دافع واحد من دوافع كثيرة ومتعددة.

وقد أثبت يونج ومكدوجل أن العقل الباطن (الذي ابتكره فرويد) ما هو إلا خرافة وقد نوّقش فرويد في مسألة العقل الباطن وعقدة أوديب فأنكرهما أخيراً وارأه في التحليل النفسي والأرواح والرؤى كانت مثار اضطرابات حتى في نفسه هو.

والمعروف أن القوى المدama العالمية كانت حريصة على إذاعة آراء فرويد وحمايتها في سبيل هدم المجتمعات وإثارة روح الإباحة وتبييرها وما يتصل باباحة الاجهاض وصناعة موائع الحمل من أجل افساد الأجيال.



(٤)

## فساد الفلسفات الوجودية

كانت الفلسفة الوجودية إحدى ثمار المادية والإباحية والوثنية التي تشكل منها الفكر الغربي بعد أن حطم قاعدة الدين التي هي أساس الكيان الاجتماعي الحقيقي للمجتمعات ، والفلسفة الوجودية قد قطعت مرحلة واسعة نحو انكار وجود الخالق وحرية الإنسان في التصرف على نحو الحرية الإباحية المنطلقة من كل قيد أخلاقي واجتماعي وديني ، ووجدت الوجودية اللاحادية التي تبناها سارتر قبولاً من المجتمعات المنهارة والشباب المنهزم أمام أهواء الحضارة ، فنفت سموها الفتاكه القاتلة في المجتمعات الإنسانية وخاصه المجتمعات الغربية حيث ترى أن الوجود الإنساني مجرد عبث وقد نشأت وذاعت بعد الحرب العالمية الثانية كرد فعل للهزائم التي عانت منها المجتمعات الأوروبية وهي تشيع الآن شيوعاً واسعاً عن طريق الكتابات المسرحية في أوروبا .

وهي لا تقدم أي فكرة من الأفكار البناءة الناهضة التي توفر الخير والسعادة لبناء الإنسانية وهي تجعل — كما يقول مصطفى غالب — من اللحاد والزنادقة والهرطقة مرتکزات هامة تبني عليها فلسفتها الإباحية ، وتبدل هرطقة سارتر في بذائة الألفاظ الهجومية القدرة التي تتناول بها مختلف القضايا وهي ليست فلسفة بالمعنى

واضح لهذه الكلمة بل هي ارهادات تمثل النزعة المادية في التفكير .

•••

وقد نشرت جريدة الهيرالد تريبيون موجز الندوة التي تحدث فيها العديد من المفكرين الفرنسيين الذين يمثلون المرحلة التي تلت (ساتر) وقالوا ان ساتر كان لا يناقش أفكاره مع أحد ، وان ماركسية ساتر لم تكن أبدا مؤثرة ، وانه لم يكن يهتم بالناس ولقد سقطت أفكار ساتر اليوم وظهرت معارضات واسعة للفكر الوجودي والفرويدية وعلى المنح الحالي في علم النفس ، لقد عاش ساتر في برج عاجي ولم يعش في العالم الحقيقي .

وفي مراجعة لكتاب ريمون ارون المفكر الفرنسي زميل ساتر ومنافسه على صدارة الحياة الثقافية الفرنسية طوال ربع قرن (خمسون عاما من الفكر السياسي) .

قال : ماذا قدمت الفلسفات الغربية المختلفة من خدمة دفاعا عن ليبرالية الغرب ضد خصوم الليبرالية إلى اليمين (الفاشية) وإلى اليسار (الاشراكية والشيوعية) لا شيء ، والكتاب ادانة صريحة لكل هذه الفلسفات ، الوجودية ، والوضعية المنطقية ، التطورية المادية ، التطورية الروحية ، النفعية الأخلاقية ، فإنها جميعا ما استطاعت أن تدافع عن تراث أوروبا الليبرالي (هكذا) .. ان أحضر ما في الوجودية أنها رد فعل فكرة الخطية الأصلية المسيحية ومن

هنا كان موقفها الخطير من الموت والخوف من نهاية الحياة ولعل أبرز مظاهر الفكر الغربي اليوم هو الفزع من الموت نتيجة الخلط بين الرؤية المسيحية التي تقول باستغلال النفس عن الجسم أو ان العذاب في الآخرة معنوي وبروز ظاهرة الانتحار في أرقى دول الغرب ثروة .



## الفصل الحادي عشر

### سِعُوم = (روائع) الأدب الغربي

كانت هناك دعوى عريضة تتحدث عن روائع الأدب الغربي في دعوة ملحة إلى ترجمة هذه الروائع إلى الأدب العربي ولم تكن هذه الروائع في حقيقتها إلا ذلك القصص الجنسي المكشوف الذي يصور أدق خلجان الغرائز وتبدو معه الحياة وكأنها لحظة جنس مسحور تزين الفاحشة وتقدمها في صورة جميلة وتعرض نفائص الإنسان على أنها حقيقة الإنسان الأصيلة العميقة، مع أنه لا يمكن أن تكون لحظات الضعف في حياة الإنسان هي أعظم اللحظات ولا هي كل اللحظات ولا هي المطلوبة دائماً لتصويرها بالتفاصيل الدقيقة، وما كان الإنسان — كما تصوره روائع الأدب الغربي — حيوان جنسي على هذا النحو ولا يمكن أن تتخذ من لحظة الضعف صورة بطولة وتهمل الواقع الكبير المتد الذي تتسع له مختلف العواطف والمشاعر الكريمة.

كذلك فإن روائع الأدب الغربي تقدم للناس صوراً مزدراة من طفولة البشرية بإحياء الأساطير والخرافات التي تمثل المشاعر الوثنية مع خضوع هذه الروائع للمفاهيم الماركسية والوجودية والفرويدية التي تعتبر الإنسان حيواناً، وعلى هذا تنطلق القصة الغربية بما تحمل من مفاهيم وقيم وأخلاق تختلف عن مفهوم

الإنسان السوي الذي دعته الأديان إلى الأخلاق والفضيلة.

وهكذا نجد ذلك الأدب يعارض الأخلاق بمفهومها الصحيح ومن خلال مفاهيم الرومانтикаية والكلاسيكية والوجودية يقدم لنا نماذج مطبوعة بطابع الانانية والانطواء على النفس الذي يورث الهم القاتل لكل همه حيث تجد النفوس السقيمة لذتها في الشكوى والبكاء في أن تحيا كالبوم ، والخفاش في الظلام والذي يورث القلوب أحاسيس الشهوات والأهواء.

وباسم الواقعه والتحليل النفسي ظهرت الوان من الأدب ومن القصص خاصة تخوض في أوحال الرزيلة وتعرض خفايا العورات وتحير كثيرا من الفضائل تورث الكبت وتبصر كثيرا من الرزائل باسم التنفيس وتسقط التبعة في كثير من الجرائم يزعم أن أصحابها مصابون بأمراض نفسية وباسم التحرر واستقلال الشخصية شاعت دعوة إلى إعادة النظر في موارثنا الخلقية ومعاييرنا الاجتماعية وإلى الخروج عن كل ما هو ثابت مقرر فما توفره التقاليد ويقدسه الدين ، والدعوة إلى أن يتبنى كل فرد لنفسه عالما مستقلا من القيم تصبح معه مقاييس الخير والشر فردية فلا يكون هناك خير عام ، هو خير عند كل الناس ولا شر هو شر عام عند كل الناس وعندئذ لا يصبح هناك مجتمع لأن الروح الجماعية هي أساس كل تماسك اجتماعي وظاهرة أخرى في الأدب الغربي هي القسوة: حيث جفت ينابيع السخاء البشري عند كتاب أمثال نيتشه وغيره في محاولتهم القضاء على الضعفاء

وقتل العجزة أو تركهم يموتون دون أن نعمل على علاجهم وذلك استمداداً من مفهوم غربي روماني قديم هو أن يكون العدل للسادة وأن يكون الطب للرأستقراطيين وحدهم أما الإسلام فإن عدله للجميع وطبه للفقراء، وهم قد وضعوا من خلال قلوب قاسية وحضارة قامت على النهب والاغتصاب يقولون : لماذا يبقى الزوج أحياء ما دامت هناك شعوب أرقى منهم ، أو يقول مونسليكو : هل يمكن أن يكون الله قد خلق في هذه الأجسام السوداء نفوسا حية . وكان هذا القول تسويغا للاستعمار والاستغلال لأن الأقوياء هم الذين يستعمرون ونفيتة كان يدعوا إلى إبادة الضعفاء وكان دارون يقول يتنافر البقاء فانتقل قوله إلى أن الضعفاء هم الشعوب الملونة .

ولقد يتساءل البعض : لماذا يحمل الأدب الغربي طابع التشاؤم والانهزامية واليأس ، حيث تعرض المواقف في ظلام شديد ونفور ومرجع ذلك إلى فكرة الخطيئة التي تسيطر على الفكر الغربي كله : فلسفاته وأدابه ، أما الإسلام فلا يعرف فكرة الخطيئة الأصلية ولا يقرها ولذلك فإنه مطبوع دائما بطابع الإيجابية والتفاؤل .

﴿ قل لعبادِي الذين اسْرَفُوا عَلَىٰ أَنفُسِهِمْ لَا تَقْنَطُوا مِن رَّحْمَةِ اللَّهِ ﴾

ومن العجب أن تصدر هذه الآثار المنحرفة من أدباء مرضى

ثم لا يفكر ناقد منصف في أن هؤلاء لا يستحقون متابعتهم، ولقد كان خمسة من عمالقة الفكر الفرنسي الانساني في فرنسا مرضى موباسان ، فولبير ، بودلير ، دوريه .

فولبير : الذي يحمل عاطفة الكراهية الشديدة من الناس والحياة نتيجة مرض نفسي عضال .

بودلير الذي ألوع بتعذيب الآخرين نتيجة مرض الماسوشية الذي كان يعاني منه .

موباسان : الذي دعا أن يعيش الناس كما تعيش الكلاب .  
اليوت ، ولورنس ، وروبرت لويل كانوا فريسة لأمراض عضوية ونفسية متعددة .

نيتشه : كانت حياته مليئة بالتعاسة وكان الحزن والعزلة يضريانه حصاراً قوياً انتهى به إلى الجنون ومات وهو يعاني مرض الزهري .  
هؤلاء الذين كتبوا روايَّات الأدب الغربي التي مازال كتابنا يترجمونها ويدعونا إلى اعتبارها المثل الأعلى للقصة العالمية .

فإذا راجعنا هذا الأدب الرفيع ، وجدنا جميع أبطال دستوفسكي شواذ ومرضى ، وجميع أبطال فرويد منحرفون ، وتجربة برتراندرسل الذي يشيدون به تجربة قدرة وهافلوك اليس كان ضعيفاً جنسياً وكان يحاول بكتاباته اعطاء نفسه شخصية الرجل القادر .

وهكذا نجد أن هذا التاج كله بالإضافة إلى شعر هوجو

وموسيه وروستان وغيرهم لا يمثل إلا أهواء النفس وغليان الشهوات في الأجساد وأحقاد الناس.

وقد جاء ذلك نتيجة الفصل بين العقل والوجودان ، وبين الجسم والنفس وبين الفكر والعاطفة ، وذلك التناقض الخطير بين الدعوة إلى العلم والعقل وبين استشارة الأساطير والخرافات .

ويحمل الأدب الغربي طابع الاستعلاء باللون الأبيض في مواجهة عبودية الشعوب الملونة ، على نفس الطريق الذي رسمه أرسطو وأفلاطون اللذين يريا أن العبودية أمر عادل تفرضه الطبيعة .

إن الدعوة إلى طرح هذا الأدب في أفق الفكر الإسلامي هو أخطر محاولة لتدمير مجتمعنا وقيمنا فإن هذا الأدب قد قام فعلا على مقوله المدرسة الاجتماعية التي تقول بان الأخلاق ليست قيمة ذاتية ولا هي ثابتة على وضع معين وانها تأخذ صورتها من المجتمع الذي توجد فيه وان المجتمع هو الأصل في كل الظواهر الاجتماعية ، وليس الإنسان ، ولا ريب ان طرح هذه المفاهيم ومداومتها بشها عن طريق الصحافة وأدوات الاعلام وتطعيمها القصص والمسرحيات والافلام السينائية هي من أخطر المحاولات التي ترمي إلى جعلها مسلمات في نظر الشباب المسلم وفي نظر الذين لم يحصلوا بعد على ثقافة اسلامية كاملة أو أصيلة والهدف هو نفي القداسة عن الدين والأخلاق والتشكك في قيمهما وهذا

أثره الهدام للمسؤولية الفردية والالتزام الأخلاقي وهو ما قدمته فلسفات دارون ونيتشه وماركس وسارتر وفرويد ودوركايم .

•••

إن هذا الاتجاه في الغرب لا يليدو غريبا فإنه لما منعت رواية لورنس (عشيق اللورد تشارلي) أعلن الناشر الأمريكي أن التوراة صورة من الشذوذ الجنسي وان في القصص العارية في الكتاب المقدس ما هو أبشع وادعى للاشمئizar مما كتبه لورنس وغيره ولا ريب أن روائع الأدب الغربي التي يتحدثون عنها لا تحمل إلا وجهة واحدة هي النزوع الجنسي العنيف وثورة الجنس والدعوة إلى اعطاء الشهوة منطلقاها دون النظر إلى حد ما أو ضابط ما أو خلق ما وان كل الروايات الخالدة تمثل هذا الاتجاه .

وهكذا تقترب موجة الانحلال في الأدب الغربي بموجة الانحدار في الفكر الغربي تحت اسم العلم وحرية البحث .

إن الآداب العالمية لا تعالج إلا أربع قضايا: الحب بمعنى الجنس والموت والاغتصاب ، عبادة الجسد وتقديس الشهوة وهي مأخوذة من الفن اليوناني الاغريقي القديم .

والحوار في القصة أو المسرحية يتحرك بين عوامل ، الحقد ، اليأس ، القنوط ، التشاؤم ، الإباحية .

والمعروف أن ٩٠ في المائة من هذه القصص والمسرحيات قد

ترجم إلى الأدب العربي تحت أسماء مختلفة، بهدف تدمير اخلاقنا ومنها ما ترجم طه حسن والزيات وعنان وفيلكس فارس، وإذا كان لنا أن نتساءل: هذه أعطت هذه المترجمات حقيقة صورة النفس الإنسانية إلا في أسوأ حالاتها في مرحلة سيطرة نظرية فرويد على الأدب.

•••

وقد أشار الدكتور المهدى بن عبود في محاضرة له عن كتاب أوريي اسمه (قرن الاكتشاف والضجر والهم) عبارة عن روايات ومسرحيات وأشعار وجداً، يرسم الأساس النفسي للتفكير في الغرب وينم عن صورة مبللة قائمة، تخشى على أجيالنا الصاعدة أن تغفهم وتجدهم إلى هاوليات يصعب الخروج منها بعد الواقع فيها.

ويقول: إن طابع الأدب الغربي هو التشاؤم والتشائم طبع وليس بموقف عقلي وهو مزاج وليس بمحضلة علم، وشهر التشائمين في الفلسفة الغربية هو شوبنهاور أخذ هذا من الفلسفة الهندية التي تقول إن الإنسان دائماً وراء الشهوات.

أما الإسلام فلا يقر اليأس ولا القنوط من روح الله وكل كتاب التشاؤم يهود: بيكيت، كافكا، هنري ميلر (في الغالب).

وقد عرف بيكيت ككاتب للإيأس والأسنة الأبدية وهو صاحب مسرح العبث أو اللامعقول، وهو كاتب مأسوي فاجع

تملئه المعاناة وابطاله يعيشون في أرض خراب على تخوم الأبدية ويحسون الفناء، تملئ أعماله باللوعة والعذاب وشطحات الخيال المنحطة.

أما Kafka فسبب تكوينه النفسي المعقد، إضافة إلى احساسه المفرط بيهوديته فهو كأنما يشن عدواً مستمراً على العالم وينسج كتاباته من خيوط احباطاته وعقده، يعيش في عالمه الموحش (العدم).

أما (هنري ميلر) فهو الذي أدخل إلى الأدب الكلمات ذات الحروف الأربع، التي تشير إلى الأعضاء التناسلية، ادخلها في تعبيره الأدبي لكي يكسر حدود الحياة ويتحدى القيم، كتاباته تمثل حياة المغامرات العارية، تماماً حيث تتصارع الغرائز مع قوى الطبيعة وهو يتبع بيكيت ولورنس ويوصف بأنه زعيم من زعماء ثورة الجنس.

هذا هو الأدب الغربي الذي يوصف بادب الروائع فهل نحن في حاجة إليه حقاً!





## الباب الثالث

### المواجهة مع الفكر الغربي

#### الفصل الأول

#### الكشف عن محاولات الاحتواء

من متابعة الفكر الغربي في مراحله الثلاث : يونانيا ، و مسيحيا ، وماديا نجد انه لم يقم إلا على أهواء البشرية في محاولة لطرح مفهوم اجتماعي منفصل عن الوجهة الربانية التي تعرف بعطاء الله تبارك وتعالى ووجهه بل و متعارض مع هذه الوجهة تحت اسم الخصومة مع الدين والكنيسة وفي محاولة لإقامة نظام بشري من خلال الأيديولوجيات والفلسفات التي عجزت عن العطاء واضطربت وجهتها لا تقوم على الظن وما تهوى الأنفس فعاش الغرب خلال هذه القرون الخمسة الماضية في صراع متصل يستبطن التزق والغرابة والقلق ويظهر الاستعلاء بدعوى الاستغناء عن عطاء الدين .

وقد كانت اداة الغرب الماكرة في سبيل سيطرته على مصادر الثروة في عالم الاسلام هي طرح هذا الفكر المختلط المضطرب : ركام الزيف وطفولة البشر في أفق الإسلام لاحتوائه وصرفه عن وجهته الأصيلة والسيطرة عليه وقد وقع المسلمين في الشرك حينا

تحت تأثير الانهار بمحضارة الغرب وبريقه وخداع دعاوى المنهج العلمي ثم تنبهوا واستيقظوا حيث توالت الأحداث فاقنعتهم بفساد هذه الوجهة ودفعهم إيمانهم بالإسلام إلى التحرر من التبعية والعودة إلى المنابع ثم كانت خطوتهم التالية في مواجهة هذا الفكر المادي الاباحي الوثنى وكشف زيفه، وكان للإسلام موقف واضح من كل قضية، بالكشف عن فساد ما تحمله النظرية الغربية من خلال عجزها عن الارتباط بمنهج الله من ناحية ومن حيث انشطارها وبشريتها وسيطرة الفلسفة المادية عليها.

وكان أول علامات المواجهة كشف تلك المسلمنة الخاطئة التي كانت تدعى على أيدي طه حسين وذكي نجيب محمود ولويس عوض وعلي عبدالرازق ومحمد عزمي وغيرهم قدرة المنهج العلمي الغربي، على العطاء مجرد بحيث يمكن القول بان هذه النظريات ليست إلا حقائق علمية، وكان أخطر ما قال هؤلاء هو أن النظريات الفلسفية — التي هي نتاج عقول بشرية في مجال تحديات مجتمعاتها — وفي ظروف مختلفة عن ظروف المجتمع الإسلامي هي علوم كما فعل ذلك بالنسبة للفرويدية والوجودية والماركسيّة والرأسمالية — ثم كشفت الأيام فساد هذه الدعوة المدعاة إذ اعتمدت هذه المنهج الفلسفية على بعض المعطيات العلمية المادية التي ما لبثت أن تغيرت فاهترت نتائجها.

وقد توالت الأحداث والمتغيرات فكشفت عن عجز المنهج العلمي الغربي عن العطاء وما يحوطه من ثغرات في مجالات كثيرة

خاصة في العلوم الإنسانية التي اعتمدت على منهج العلوم المادية متجاهلة الفوارق العميقية بين العلوم المتصلة بالمادة وبين ما يتصل بالنفس الإنسانية ومن ثم كشفت متغيرات المجتمعات عن انهيار وسقوط عدد من النظريات الاقتصادية والاجتماعية والسياسية التي طالما تغنى بها دعاة التعرّب.

وقد تبيّن للمسلمين أنه لا يمكن أن تؤخذ العلوم من الغرب على أنها التطبيق الوحيد ، وإنما ما يؤخذ من الغرب يجب أن يكون بمثابة مواد خام يشكلها المسلمون في دائرة مفهومهم للعلم.

فالمسلمون لا يريدون أن يحتووا في دائرة التكنولوجيا العالمية بحيث ينضهرون فيها ويصبحون جزءاً من هذا النظام العالمي الذي يدخل دائرة الحق والأنهار ذلك لأنّنا في الإسلام مفهوماً مختلفاً بعيداً عن مفاهيم الاقتصاد العالمي من الاحتكار والربا والعنصرية والصراع الطبقي واعلاء شأن الجنس الأبيض والسيطرة على الآخرين.

إننا ندعو إلى ترجمة العلوم إلى اللغة العربية أولاً ثم نشكلها في دائرة فكرنا واطار مفهومنا للعلوم ، ليس فيها استعلاء ولا تسلط ولا تحيز لجنس أو طائفة وإنما هي في مفهوم الإسلام ملك للبشرية جمعياً.

وهي ليست وسيلة لتهديد البشرية أو تدميرها ولكنها للامان والبناء والخير ، ان هناك محاولات لاحتواطننا في دائرة العلوم الحديثة

والเทคโนโลยيا حتى لا تكون لنا حضارتنا المستقلة فإذا قبلنا ذلك في ظرف الضعف الذي نمر به الآن ضاعت ذاتيتنا وانصرنا في بوقة حضارة نلفظ أنفاسها الأخيرة.

●●●

كما ان المفهوم الإسلامي للعلم والثقافة لا يقر النظرية الغربية التي تعتمد على القياس المنطقي وتعتبره أساسا واحدا للنظر مع أن القياس المنطقي ليس وحده كافيا في إقامة النظريات خاصة إذا تعارضت مع واقع التاريخ، كذلك فإن الاستشهاد بوقائع غامضة من التاريخ هو أيضا تضليل علمي ومحاولة لاستغلال النصوص لتأييد وجهة نظر مسبقة لأنه يقدم جزءاً من الحقيقة ويتجاهل أجزاء أخرى وهذا القياس هو القياس الفاسد الذي لا تؤيده حقيقة علمية.

إن القياس المنطقي (الذي قامت عليه الماركسية والمادية الجدلية والوجودية) ليس كافيا في إقامة النظريات والمذاهب خاصة إذا تعارضت مع وقائع التاريخ.

إن الدعوة إلى منهج الغرب في العلم والعلقانية إنما يريدون في الحقيقة فرض النظريات الفلسفية (وليس العلم التجريبي الذي أصبح يعترف الآن بوجود عالم الغيب) ولكن بادعاء باطل بأن الفلسفة علم وما من واحد يستطيع أن يستقرئ تاريخ الصراع بين علماء أوروبا وبين الكنيسة واليسوعية إلا ويعلم أن الفلسفات هي

محاولة لسد الفراغ بتقديم ما يسمى دين البشرية بعد الحملة الشديدة التي شنها العلماء على المسيحية حين قالوا: ان الأوربي لم يتمكن من الخلق والابتكار إلا بعد ان تحرر من قيود تعاليم المسيحية الصارمة في الروحية وانطلق في جو الثقافة اليونانية، وهو الذي انهى تأخر المسيحية طوال القرون العشرة التي اعقبت اعتناقه لهم لها وقال آخرون: ان اوروبا لم تترق إلا بعد الانفصال عن الدين بينما أن العلم لم يظهر في الإسلام إلا نتيجة لدعوة الدين نفسه

﴿قُلْ انْظُرُوا مَاذَا فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ﴾

﴿قُلْ هَاتُوا بِهِنَّ كُمْ﴾

ولقد كشف علماء الغرب عن تناقض الكتب المقدسة في مصادرها وتواريخها وما أظهرت الأبحاث العلمية الحديثة عن فساد تقديراتها في حساب الزمن وخلق الكون وغيرها فضلاً عن الخلاف والتناقض بين العهدين القديم والجديد.

وقد جرت محاولات التقريريين: طه حسن، وعلي عبدالرازق، ولطفي السيد، وسلامة موسى أن ينقلوا هذه المعركة في أفق الإسلام فجري الحديث حول التشكيك في القرآن والسنة تشبهها بمعركة الغرب مع الكتب المقدسة.

ثم كانت الدعوة إلى العلمانية والعقلانية بثابة محاولات للتشكيك في الوحي ورسالات السماء بل واستغلال مفاهيم

المعتزلة التي تعلی من شأن العقل على النقل (أی الوحي)، كذلك فقد جرت الدعوة إلى ما يسمی التشكيك في القديم، واعادة النظر فيه، وما القديم إلا الدين (وهناك من كتب خرافة الميتافيزيقا (أی خرافة الغیب) ومن دعا إلى ان الدين لم ينزل من السماء وإنما خرج من الأرض كما خرجت الحياة نفسها (نقلها طه حسين عن دور كايم) وهناك دعاوى الحكومة الدينية في الإسلام (مع أن الإسلام لم يعرف هذه الحكومة في تاريخه كله) وهناك انكار الوحي، والهجوم على الصحابة ووصفهم بأنهم سياسيون محترفون، وهناك احياء أساطير الفكر الوثني القديم ودعوة على عبدالرازق واتخاذه هونر وميكافيلي أساسا لتحليل الفكر السياسي الإسلامي في كتابه (الإسلام وأصول الحكم) وهناك الدعوة الموجهة للعرب بعد نكسة ١٩٦٧ بضرورة الخروج من الماضي كله .

هؤلاء كتابنا اللامعون الذين تأثروا بالفکر الغربي (الوثني المادي الإباحي) في مواجهة الإسلام النقی : دعوة التوحيد والرحمة والأخاء البشري كل هؤلاء ارتكبوا خطأ فاحشا هو الحكم بأن نقد الغربي للدين المسيحي وأثره في الحضارة الغربية يمكن أن ينطبق على الإسلام وما أبعد الفارق وأعمقه ، بين الفکر الديني المسيحي القائم على اللاهوت وبين الإسلام الذي هو منهج حياة ونظام مجتمع ، قدم للبشرية حضارة التوحيد الخالص وحرر البشرية من عبودية الوثن وعبودية الإنسان للإنسان .

ولقد واجهت حركة اليقظة الإسلامية كتابات هؤلاء التعربين ودحضت مفاهيمهم المضطربة ولكن بعضاً منهم ما زال مصراً على محاولاته بالرغم من جفاف أسلوبه وكراهيته الناس له ، وبالرغم من اعطاء الصحافة العلمانية له من الأهمية والمكانة في التركيز عليه وحجب ردود المترضين يزيدها قوة أن جذور هذه النظريات الفلسفية الضالة ما زال تدرس في جامعتنا ومعاهدنا على أنها علوم لا تقبل النقاش وخاصة مذهب دارون ونظريات فرويد وماركس دوركايم وسارتر الخ .

ولقد كان من الضروري إعادة النظر في كتابات هذه الأجيال التي توصف بالريادة وتسمى بالقمم الشواخع منذ الطهطاوي إلى طه حسين ولطفي السيد وغيرهم مما يخدعون به الناس اليوم ليستيقوا تلك المفاهيم المضللة .

\*\*\*

كذلك ما زال الكتب المترجمة عن الغرب والتي حرضوا على فرضها على المسلمين قائمة العقد الاجتماعي لروسو .  
أصل الأنواع لدارون .  
رأس المال لكارل ماركس .  
تفاوت العناصر البشرية لجوبينيو .  
العيكري للمبروزو .  
الأمراض النفسية في الحياة اليومية لفرويد .

الأمير ميكافيلي .

البرمجائية : وليم جيمس .

ثروة الأمم : روبرت أوين .

نظريّة ديوبي .

جمهوريّة أفلاطون .

هذه الكتب التي ترجمت وقدمت من خلال أبحاث هذه الأسماء اللامعة من المفكرين التعربيين : وقد آن الأوان لكشف زيف هذه الكتب وتقديم أولئك الإعلام : ماركس وفرويد ودوركايم ولورنس وساتر وفولتير ورودولسون وماركوز وماكس نوردو ومندل وبونسكي وبيكيت وسانت نيف وساتر إلى القارئ المسلم بصورته الحقيقية بعد أن زيفته أقلام ومحلات عربية كثيرة صدرة بتوجيه زكي نجيب محمود وفؤاد زكريا ولطفي الخولي .

إن كتابنا التعربيون ينقسمون إلى دعاة للرأسمالية ودعاة للشيوعية ، ولكن حركة اليقظة تنكر الرأسمالية والشيوعية جمياً ولقد خضع الفكر المسمى بالعربي الذي قدمه كتاب لهم ولاءً معروف طوال هذه السنوات الثلاثين لهذه التيارات ، تيارات الولاء للغرب الرأسمالي أو الماركسيّة المسمّاة بالاشتراكية واليسار وعشرات الأسماء المضللة .

يقول الأستاذ عبد القادر الأدريسي : إن ما جره هذا الفكر على الحياة العربية من أزمات ومشاكل مستفيضة طيلة ثلاثة عقود يقدم دليلاً على فشله وتهافتة وبطلانه وعدم صلاحيته ،

ويتعلق الأمر بصفة خاصة في السياسات المصرية المرتبطة بقضية فلسطين حيث ثبت للجميع أن الفكر الذي قاد معارك العرب والمسلمين مع إسرائيل والصهيونية والاستعمار كان متواطئاً بكيفية أو بأخرى مع العدو في تصوراته ومطامعه وأخلاقه.

•••

وحتى لا يظن ظاناناً تتجنى على الغرب فإن علماً من كبار أعلامهم هو جون ستورت مل (١٨٧٣) صاحب المذهب النفعي من الأخلاق وأحد أصحاب التزعة الليبرالية الكبار يأخذ على النظريات الأوروبية ضيقاً أفقها الذي أفضى بها إلى فهم جزء من الحقيقة على أنها الحقيقة كلها لقد اعترفت بالجانب المادي أو الاقتصادي أو الاجتماعي في حياة الإنسان ولكنها انكرت الجوانب الأخرى، ان جانباً واحداً من جوانب الحياة الإنسانية ينزع من سياقه الصحيح ويبالغ في أهميته مبالغة تتجاوز كل الحدود المعقوله هو مصدر الخلل الأساسي في الموقف الأوروبي، انه خلل ثقافي في قلب الثقافة وجوهرها الا هو النظرة إلى الإنسان.

هذه هي البضاعة الفاسدة التي باعوها للمسلمين.  
نعم: لقد عجزت الماركسية والديمقراطية جمِيعاً أن تُعداً للمسلمين منهجاً صالحاً للتطبيق، وقد لقيت صعاباً شديدة في القبول في مواجهة الفكر الإسلامي الذي استمد مضمونه من منهج حكم رباني تعجز أي المنهاج البشرية أن تقتسمه أو تسيطر عليه، وإن هذه المنهاج حين طرحت نفسها في أفق الفكر

الإسلامي فإنها سرعان ما كشفت عن نقصها وعجزها عن العطاء الذي كانت تتطلع إليه النفس الإسلامية العربية من خلال مفهومها الجامع الحكم الذي أمدتها به الإسلام منذ أربعة عشر قرنا والذي مهما نحي عنها فإنه قائم في أعماقها ولقد صدق ابن خلدون حين قال : ان العرب لا يقادون ولا يخضعون ولا يتحضرون إلا بنبوة أو ولادة دينية أو استمداداً منها ، وقد عجزت محاولات الغزو في اجتياحهم أو اخضاعهم لأنهم لا يقادون في أي هبة أو اصلاح في أي مجال من مجالات حياتهم إلا في ظل الدين الالهي الصحيح الذي كان دائماً أعظم قوى الدفع لحركاتهم التاريخية والحضارية الكبرى على مدى العصور .

ولقد كان الإسلام في مرحلة الأزمات قادراً على الانبعاث من الداخل وتحدي محاولات الغزو والتغريب التي يراد فرضها عليه .

وفي مجال الفلسفة كانت المؤامرة واضحة فقد جاءت الترجمات للفلاسفة الغربيين (كانت سيبونزا — لينتر ، هيجل ، وليم جيمس ، برتراندرسل) كلها فلسفات فضفاضة قائمة على تعظيم الشخصيات ومحاولة اقناع القارئ باهوائهما وخلطها ، ودون تقديم فكرة حقيقة عن «عصر» الفيلسوف وتحديات مجتمعه وما يمكن أن نستفيد منه نحن كمسلمون وعرب .

وكذلك كانت ترجمة التراث اليوناني أو التصوف الفلسفى ، في خلط عجيب بين الفلسفات المثالية والتجريبية ، والعقلانية ، والعبقية وكذلك تقديم شخصيات مضطربة من الفكر الإسلامي

الفلسفي ، ابن عرقي ، مسكونيه ، ابن رشد ، ملخص كتابات ارسسطو ، افلاطون ، افلاطون .

وكان محمود قاسم ، وعبدالرحمن بدوي والاهواني وعلي عبد الواحد واقي وابو العلا عفيفي قناطر لترجمة الفكر الغربي دون القاء الضوء على ما يكشف أمام القارئ المسلم حقائق العلاقات واختلاف المفاهيم بين الفكر الغربي والفكر الإسلامي إلا قليلاً مما كتبه الحضري وتوثيق الطويل وعبدالهادي أبو ريدة .

وكان اسراف التعربيين في فرض المفاهيم الوافدة ، حيث تخصص زكي نجيب محمود في ( تحكيم العقل وحده دون المفهوم الجامع للإنسان ) .

أما عبد الرحمن بدوي فقد عنى بالشخصيات الموصومة والمنحرفين أمثال الحاج والسهوردي وتخصص إبراهيم بيومي مذكور في أحياء ابن سينا على الرغم من كل ما وجه إليه من اتهامات بأنه من أولياء الباطنية القرمطية .

وجاء بعد ذلك زكريا ابراهيم وفؤاد زكريا على طريق السامعين وأعيد أحياء المدرسة المختلطة : الفارابي وابن سينا وابن رشد والكندي حتى جاء مصطفى عبد الرزاق وتلميذه الأثير علي سامي النشار ليضعون هذه القضية في وضعها الصحيح .

وفي ضوء هذا التحول الواضح تبين مفهوم الفلسفة الغربي على حقيقته وهو كما وصفه الدكتور التفتازاني : أنها الفكر

العقلاني الحر الذي يسير في طريقه مستقلاً عن الوحي وتعاليه مخالفًا أيضًا للإسلام فإن العقل في الإسلام مقيد بالوحي وإذا كان العقل يخطئ ويصيب فإن النبي ﷺ كما جاءنا من عقائد وأحكام عن طريق الوحي معصوم من الخطأ وهذا يجب دائمًا تصحيح ما يصل إليه العقل على أساس ما جاء به الوحي، ولا ريب كانت دعوة التشكيك في المنقول محاولة للتشكيك في الوحي وما جاءنا من رسول الله من قرآن وسنة.

أما دعوة الإسلام فهي استعمال العقل في النظر والاعتبار (فاعتبروا بأولي الأ بصار) ولا يعني هذا أن العقل يتقدم الشرع لأن ملكات الإنسان ومنها العقل الاستدلالي محدودة، وأن العقل لا يكون في كل حالاته بمعزل عن الهوى أو العاطفة.

ولم يحد الفكر الإسلامي في مختلف عصوره عن الاتجاه الذي يربط بين نظر العقل وأحكام الوحي فكان علماء التوحيد حريصين على إثبات ما جاء به الوحي من عقائد بواسطة النظر العقلي.

وقد بين ابن تيمية (موافقة صريح العقول لصحيح المنقول) ولا ينبغي أن يتطرق إلى الذهن أن ما جاء به الإسلام من عقائد وأحكام يتعارض مع العقل وكيف يتعارض، وقد عرض القرآن عقائد الإسلام على العقل ودعاه أن يناقشها ليميز الحق من الباطل ودلل عليها بالحججة الواضحة كما ذكر العقائد المخالفة ذكر بالحججة عليها.

أما مفاهيم العلوم الغربية فهي مناقضة للإسلام لأنها تنطلق من الالحاد وأغلب مذاهب الفلسفة الأوربية الحديثة والمعاصرة تسير في غير اتجاه الدين ، ان انطلاق العقل في أوروبا في اتجاه معاد للدين هو رد فعل لاضطهاد الكنيسة للمفكرين الغربيين .  
وان الربط بين الوحي والعقل أول قاعدة إسلامية .

● ● ●

وإذ حس الغرب أن المسلمين بدأوا يواجهون سموه ويكتشفون خططه بدأ يعيد ترتيب أوراقه على نحو أشد خطورة .  
أولاً : المناهج في الغرب تحمل الحقد للإسلام ولا تعرف بفضلها على الحضارة وإنما تنتهي لحضارة اليونان والرومان ولا تعتبر الإسلام إلا ناقل لها .

ثانياً : غرس بذور الحقد في مناهج التعليم الأوربية وتخشى أن يشتب ذلك في أذهان أهل الغرب فهي تنقله إلى أذهان أهل الإسلام في برامح تدرس في البلاد الإسلامية .

ثالثاً : تعليمه لابناء المسلمين القادمين إليها في بعثات ليكونوا سعادها في بعثه في المسلمين مرة أخرى فتجد طه حسين يقول :

(لا تصدقوا أهل الغرب في قوله عن أنفسهم كذا وكذا ...)

الشخصيات التي نالت تعليمها في الغرب وعادت لقيادة الحركة التعليمية والثقافية في بلادها .

رابعاً: ضرب الموجة الجديدة التي تعترف بالإسلام في الغرب والتشويش عليها والعمل على الحصول من المسلمين على شهادات بأنه لا فارق حقيقي بين الإسلام والمسيحية.

خامساً: ظهور الإسرائيليّات المعاصرة التي تطعن في الإعلام والعلماء الذين كانوا رواد الحضارة الإسلامية وعمدتها ورسلها وانكار الدور الإسلامي نهايّاً.

سادساً: ظهور موجة جديدة من السيطرة والتدمير والتخريب عن طريق الانتفاع بالتقنولوجيا الحديثة لجماعة تدعى حقاً في أرض الإسلام وتفصل المشرق عن المغرب وتؤخر التقدّم.

سابعاً: اعتبار الإسلام مصدراً للتأخر والجمود والعداء للنهضة بقوفهم أن الإسلام دين عبادي لا علاقة له بالقانون والاقتصاد والسياسة.

ثامناً: اجراء محاولات ضد الأمة بواسطة بعض ابنائها عن طريق احتواء الأقليات والعناصر الكارهة للعروبة والإسلام وهذه هي الشعوبية الحديثة والعمل على ضرب الإسلام من داخله.

•••

إن هذه الخطة التي رسمها النفوذ الغربي لاحتواء المسلمين تتعرض اليوم لخطر جسيم فقد تكشف لل المسلمين فساد منهج

الغرب أصلاً، وجرم اتخاذه منهجاً لهم ولذلك فهم يعودون مرة أخرى إلى منهجهم الأصيل.

ويتجلى خوف الغرب من عودة المسلمين إلى تاريخهم وتراثهم وماضيهم في فرع يدفعهم إلى اطلاق صيحات مفزعه، فقد كانوا رسوا لل المسلمين والعرب خطوة تحول وخطوة احتواء ومضوا فيها قدماً بتقدمها المدفعية الاستشرافية والتبيشيرية وتحوطها قوى التغريب وتسسيطر على المناهج الدراسية في الجامعات والمعاهد، فضلاً عن السيطرة على الصحافة والثقافة وقد خرجت العشرات من المؤمنين بها والعاملين لها فإذا وجدت اليوم أن العالم الإسلامي يفقد ثقته في هذا كله ويكتشف انه كان مخدوعاً وأنه استيقظ الآن وأن هذه التجربة المريءة لم تتحقق أكثر من تخلف وتبعية لمدة مائة عام من اليوم الذي كان مطلوباً فيه من المسلمين العودة إلى المنابع والتماس الأصالة، هنا فقد التغريب واتباعهم اتزانهم العلمي المصطنع، وبدأوا بهاجمون في عنف.

لقد تبين لل المسلمين أن هذا المنهج العلمي الغربي (بشقيه) مغلوط وكاذب ومضلل ومتى اكتشف هذا الخطأ فقد تصدع هذا البناء وبدأ ينهار ويقى على المسلمين التماس منهجهم الأصيل. إنها ليست عودة إلى الماضي ولكنها عودة إلى الأصل الأصيل الذي حذف وحجب التعریب والغزو الفكري نفوذه الأصيل، إن الغرب قد يظن ان المسلم قبل هذا الوضع العصري بارادته ورضاه وهذا غير صحيح، لأنه اثنا فرض عليه بالخداع والتضليل

والاغراء وهو مجاف في الحقيقة لمنهج فكره الرياني الأصيل .

لقد أخذ الغرب من المسلمين وانكر ولا يزال ينكر ويستعلي بمفاهيم أخذها من علوم المسلمين ثم حرف خططها وحجب أصوتها حتى لا يعود المسلمين إلى منابعهم .

هذه هي حقيقة رؤية الغرب لنضاله ضد الإسلام خلال أكثر من قرن من الزمان .

إن عشرات من المفاهيم والمصطلحات يختلف فيها الإسلام عن الغرب عند المسيحية ، عن العلمانية ، عن الفلسفة المادية (الله — الدين — الأخلاق ، الأسرة ، الدولة ، الحكم ، الحضارة) فضلاً عن اختلاف مفهوم العلم والحضارة والمجتمع والتربية مع الاعتزاز لفضيلة رفاعة الطهطاوي وخير الدين التونسي وغيرهما الذين ظنوا أن ما يرونه في الغرب مأخوذ من الإسلام ولذلك فإن اعادته لا يأس به ، ذلك أن هؤلاء لم يتعمقوا عظيم الخلاف الذي طرأ على المفاهيم التي أخذها الغرب من المسلمين وكيف عجت بالوثنيات اليونانية والعبودية الرومانية .

إن الخطة الجديدة هي محاولة احتواء الإسلام وأصبه تحت عنوان آخر هو (الحوار بين الشرق والغرب) أو بين شواطئ البحر المتوسط ، بهدف الحصول على تنازلات جديدة ، والخدعة الجديدة تهدف إلى تسمية الاستشراق (الدراسات الشرقية) أو اعتراف ضمني من أجل المحافظة على البترول وأسواق الصادرات

والسيولة النقدية ولكن هذا يقابل بالتصميم على حقيقة أساسية: وهي أن المسلمين لا ينقلون نظماً وإن ما ينقلونه إنما هو بمثابة مواد خام يشكلونها في دائرة فكرهم على النحو الذي يرون أنه مناسباً مع مفهوم التوحيد الخالص.



## الفصل الثاني

### صيحة التصحيح بعد المواجهة

كان أول ما كشفت عنه حركة اليقظة الإسلامية في مواجهة المنهج الغربي الوارد تأصيل منهج البحث عند المسلمين على النحو الذي يفهمه المسلمون وليس على الصورة الزائفة التي يدعونها المغربون وسادتهم من أقراص المستشرقين والمبشرين الذين يلبسون لباس العلماء فقد كان من الضروري أن يعرف الشباب المسلم المثقف أن المسلمين قد وضعوا منهاجاً في البحث يختلف عن المنهج الغربي المستمد من المنهج اليوناني ، حيث يستمد المنهج أصوله من روح الفكرة فالفكرة القرآنية الإسلامية القائمة على التوحيد لا يمكن أن يكون منهاجاً مشابهاً أو متلائماً مع منهج اليونان القائم على العبودية وشريعة الرق وعلم الأصنام .

ويقوم منهج الإسلام على نبذ التقليد والاعتماد على ما صر بالبرهان والدليل والنظر في الكون ، واجراء التجربة وتكامل القيم : الروحي به والثابت والاهلي البشري هذا الذي يبدو في نظر الغرب متعارضاً .

فالمنهجية العلمية بمفهومها الإسلامي تجمع بين الوحي والعقل ويقوم على الربانية دين الإنسان وريه والاخوة الإنسانية والتكامل بين الكون والإنسان والاعتراف بالتعدد داخل اطار الوحدة

## الإسلامية وبالخلاف الفرعي في الفروع .

وأبرز ما يميز المنهج الإسلامي هو الترابط بين النظرية والتطبيق وبين المنهج والسلوك وبين العقيدة والعمل وهو ما يختلف تماماً عن مفهوم الغرب القائم على الانفصال بين العقيدة والعمل والمادة والروح يقول دكتور كارل في كتابه تجديد الإنسان : لقد فصل ديكارت الأشياء المادية عن الأشياء الروحية فأصبحت مظاهر العقل بعد هذا التفريق مما لا يمكن تفسيره ، وهذا بناء الجسم وطريقة قيامه بوظائفه المختلفة في نظرهم أشد ثباتاً من الفكرة والنشوة والحزن والجمال ، هذا الخطأ حول الحضارة إلى الطريق الذي أفضت إلى انتصار العلم والخطاط الإنسان وإن منقذى العالم يجب أن يتوفروا على دراسة الإنسان من ناحيته الكمية والنوعية معاً .

هذا أعظم وجوه الخلاف بين الإسلام صاحب المنهج الجامِي بين القول والعمل على نحو يقرع فيه القرآن من يفصل بينهما .

﴿ يَأَيُّهَا الَّذِينَ إِذَا مَأْتُوا إِلَيْمَ تَقُولُونَ مَا لَأَنْفَعُوكُمْ كَبُرُّ مَقْتَنِعَهُنَّ اللَّهُ أَنْ تَقُولُوا مَا لَأَنْفَعُوكُمْ ﴾

لقد انتقل الفكر الغربي من الثبات المطلق (ارسطو) إلى التطور المطلق (هيجل) ولم يعرف التكامل بين القيم أو الالقاء بين الأجيال ، فهناك الصراع الذي يقود إلى التمزق بينما يقيم

الإسلام فكره على التكامل والالتقاء.

•••

وفي مواجهة مغالطات شديدة واتهامات خطيرة ومحاولات لانتقاض مفهوم الطريقة العلمية في البحث عند المسلمين كان لابد من ان تعلو الصيحة لاعادة كتابة تاريخ العلوم الإسلامية حتى نضع بين أيدي شبابنا المسلم هذه الحقائق في مجالين متربطين : (أولا) في وجه التجاهل الخطير الذي تقوم به دراسات العلوم في الجامعات من حيث تبدأ بالمرحلة الغربية ويتجاهل تماما الدور الذي قام به المسلمون في بناء هذا المنهج (ثانيا) في تجاهل وجهة نظر الإسلام تماما في مختلف العلوم الإنسانية كالاجماع والأخلاق والاقتصاد والسياسة .

فالمسلمون هم أول من وضع الأسس الصحيح للبحث العلمي ، يظهر ذلك في أبحاث الحسن بن الهيثم والبيروني : ان الإسلام هو العامل الرئيسي — كما يقول دكتور يوسف محمود — الذي أثار الأ بصار وحث على النظر والتفكير في المحسosات وعلى البحث عن الدليل والبرهان في الآراء والافكار وهو الذي بين أن ظواهر الكون تخضع لقانون السببية وأكده على عالمية العلم سواء في الأخذ أو العطاء ، كما ربط الجغرافيون المسلمين بين عقידتهم الإسلامية ومنهجهم المتبعة وحققوا الموضوعية بما توافر لديهم من رحلات وتجارة وبيانات .

ويمتاز المنهج العلمي الإسلامي — كما يقول دكتور حسن الشرقاوي — بشمول قواعده وانسحابها على كل شيء في هذا الكون فلا يدرس الباحث موضوعاً واحداً يعينه يصل به إلى نتائج كما تفعل المنهج الوضعية دون أن تربط هذا الموضوع ربطاً محكماً بالناموس الكوني والقانون الالهي، ومنهج القرآن يربط التعاليم الأخلاقية بالنظام الكوني فيدعوه إلى الاستقامة واتباع الخير في الوقت الذي تشير فيه الآيات القرآنية إلى بديع خلق السموات والأرض وما سخر للناس من أنهار وبحار ودواب وجبار فالقرآن لا يدرس التاريخ كما يدرسه المؤرخون ولا يدرس الطبيعة كما يدرسها الطبيعيون، ولا يعرض الألفاظ بحيث تحمل أكثر من معنى ولا تتناقض المعاني بعضها مع بعض كما يظهر في الدراسات النظرية والتجريبية والقرآن لا يحمل الأحداث ويفصلها عن حقائقها كما يفعل المؤرخون عندما يجعلون من واقعة معينة سبباً لثورة من الثورات وإنما يراد بالقصص القرآني: التأمل والتعقل والاستنارة، والقرآن لا يستخدم أسلوب علماء التاريخ عندما يعرض للقصص القرآني أو يستخدم ألفاظ الفلسفه أو مصطلحات العلماء الطبيعيين عندما ت تعرض لموضوعات الكون والطبيعة ويمتاز بالشموليّة والعمومية والوضوح، لأنّه يخاطب الناس جمّعاً على اختلاف مستوياتهم وأحوالهم وأزمانهم ولكن المخصوصين مع ذلك يستفيدون كل في دائرة تخصّصه بآيات الكون والقصص القرآني، ويهم المنهج الإسلامي بمخاطبة الناس جمّعاً، مؤمنهم وكافرهم، عالمهم وجاهلهم، وخطاب الله للناس

معجز في اسلوبه وبلاعنته ومعانيه حتى يشعر القارئ أو السامع انه موجه إليه وحده وأبرز معالم المنهج الإسلامي : الشمول : ان المناهج الوضعية والقوانين البشرية يعوزها الثبات سواء كانت عقلانية أو روحية أو حسية أو تجريبية إذ ما تثبت أن تظهر بين الحين والحين نظريات جديدة يدحض حجمها ويتبيّن ضالتها صدقها وتظهر وجهات نظر جديدة تهدم المناهج القديمة وتلغي قواعدها .

وحتى نفهم جوهر منهج الإسلام في مجال العلم تقدم هذه الأصول التي كتبها الدكتور زغلول النجخار :

### أولاً: التصور الإسلامي لقصد العلم :

إن التصور الإسلامي لقصد العلم يختلف عن التصور الغربي الأولي ، حيث تتلقى العلم اليوم من خلال فلسفته وقد حمل العالم الإسلامي تراث البشرية من المعارف في الحضارات السابقة والمعاصرة لبعثه محمد (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ) حضارة الفرس والروم والهند والصين ومصر القديمة ، جمع كل ذلك وصفاه بمنطق النظرة الإسلامية الصحيحة وأضاف إليه اضافات أصيلة وحين أخذته عنه أوروبا عن طريق المدارس الإسلامية في الأندلس وجنوبي أوروبا بصفة عامة (صقلية وجنوبي ايطاليا) ظهر الفارق واضحا ، فالمسلمون لم يجدوا في تعاليم الإسلام وأصوله ما يمكن أن يقف حائلاً دون نشاطهم العلمي بل وجدوا في القرآن وأحاديث الرسول صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ما

يدفعهم إلى ذلك دفعاً بينما كان الموقف مختلف تماماً في عصر النهضة عندما بدأت أوروبا تأخذ بالأسباب انطلاقاً من القاعدة التي علمتها لهم الأمة الإسلامية ومدارسها في شمالي أفريقيا وجنوبي أوروبا.

ثانياً: أدرك المسلمون حينما تربوا على الإسلام أن قضية الاهتمام بالناحية العلمية هي قضية تعبدية بالدرجة الأولى وليس مجرد الحصول على شيء من القوة أو الغلبة أو التسلط في هذه الدنيا، فحين يتعرف المسلم على بديع صنع الله تبارك وتعالى في هذا الكون فهو يتعرف على خالقه.

لقد أحصيت عدد الآيات القرآنية التي تحضّ الإنسان على النظر في الكون فوجدت تفوق ٧٥٠ آية إلى جانب أن القضية لابد منها للقيام باعباء الاستخلاف الإنساني وتسخير الكون كما أراد الله. حيث لم يفرق الجيل الأول من المسلمين (وهو الجيل القدوة) بين العلم التجريبي وبين العلوم الشرعية من الفقه والتفسير فكان المسلم فلكياً ومبيناً وطبيباً وفقيهاً.

ثالثاً: أقام الإسلام النظرة الكاملة والإنسانية للعلم بما يختلف مع قضية التنقيب في المعرف التي اعتنقتها الغرب عن طريق التخصص الدقيق مما جعل الناس ينحصرون في دوائر ضيقة

فجاءت نظريتهم للحياة نظرية جزئية جداً، ونظرة غير إنسانية لأنها غير متكاملة فالنظرة المتكاملة هي التي يستطيع الإنسان من خلالها التعرف على قوانين الله في الكون والقيام بواجبات الخلافة في الأرض على أحسن وجه فكلما تعرف على قوانين أكثر كانت قضية عمران الحياة على الأرض أيسر.

رابعاً: ان رؤية الإسلام الوسطية جعلت الإسلام قادر على أن يقدم الحلول للمشاكل المعقّدة التي وصل إليها التقدم العلمي والتكنولوجيا بتجاهله أخلاقه العلم، ذلك لأن الإسلام منهج وسط لا يميل إلى أي جانب من الجوانب المتطرفة وانه النظام الروحي الوحيد الذي يستطيع إيقاظ ضمير الإنسان و يجعل من نفسه على نفسه رقياً.

خامساً: إن فهم المسلم لطبيعة مهمته في الحياة (عبادة الله والاستخلاف في الأرض) مهم وأساسي لأن كلا الجانبين في مهمته مكمل للآخر، ان فهم رسالة الإنسان في هذا النطاق يحقق مفهوم الإسلام في التعبد لله تبارك وتعالى والسعى وراء الرزق في نطاق الإيمان بالله والسعى في كسب العلم في إطار من الإيمان كالعبادة.

ويشرح الدكتور زغلول النجاشي هذه القضية شرحاً وافياً فيقول: كذلك فإن علينا أن نواجه واقع معاهدنا التي تدرس العلم

الغربي الذي ينكر الله تبارك وتعالى ، والفلسفة التي ترفض الاعتراف بوجود الله والعلوم الاجتماعية التي تنكر الخالق ونحن لا نستطيع أن نعد رجالاً يؤمنون بالله ورسوله ومعاهدنا تدرس العلم الذي ينكر الله .

إن الأساتذة الذين يدرسون العلم في معاهدنا يبذرون بنور الشبهات في قلوب الشباب حول الإسلام ويواصلون جهودهم في اقناعهم بان الإسلام دين ليست له حضارة وليس له مدنية وليس له مبادئ سياسة وليس له نظام اقتصادي وإذا كان فلا يلائم مقتضيات العصر الحاضر ، والقوانين الإسلامية لا تصلح للعصر المتحضر .

إن أحد الأسباب الرئيسية لتخالف جامعاتنا في العالم الإسلامي على كثتها ووفرة امكانياتها أنها لم تنتطلق من منطلق إسلامي وليس لديها التزام أخلاقي فهي جامعات أُسست على نظم غربية وفكرة غربي ، أو جامعات غربية في أرض إسلامية وهذا بدوره أدى إلى نوع من الإزدواجية عند الطالب المسلم بثقافته الإسلامية المحدودة .

والمشكلة ليست في العلم فقط ولكن في خلق العلم وهدفه المفقود في الفلسفة الغربية وليس في المعرفة بقدر ما هي في أخلاق المعرفة ذلك أن النظام التعليمي الغربي على الرغم من

تفوقه الملحوظ في بناء قواعد تعليمية وتقنية جيدة وفي بناء متخصصين في القضايا المختلفة على مستوىً جيد إلا أنه ينهاه من ناحية بناء الإنسان وقد قرر مؤتمر استوكهلم ١٩٨١ المنعقد تحت عنوان : (العلم والتقنية في الحضارة الغربية وفي الإسلام) إلى قرار : هو أن التقدم العلمي والتكنولوجي الحالي يهدد البشرية بمصير لا يعلم مدها إلا الله سبحانه وتعالى ، نتيجة لحجم المخزون من الأسلحة النووية والكمائية والجوية لدى الطرفين المتنازعين (روسيا وأمريكا) أكبر مما يحتاجه تدمير الحضارة المعاصرة عدة مرات والناس حيال ذلك في الغرب يقفون موقفين : أما التسلیم بالأمر الواقع حيث يقولون : هذا قدر البشرية وعليها أن تسير فيه إلى النهاية أو موقف الرفض العام على أساس أن هذا بلاء جاء نتيجة التقدم العلمي وعليها أن تنبذه ونعود مرة أخرى إلى حياة الطبيعة .

كذلك فإن العالم الغربي حين كتب هذه العلوم (التي تدرسها جامعاتنا في أرض الإسلام ، كان قد كتبها من منطلق الحادي صرف ولا ديني من خلال الصورة التي انتهى إليها ، ثم نقل ذلك إلى العالم الإسلامي ، الأمر الذي أدى إلى موقف خطير فالمسلمون عندما بدأوا يقرأون هذه الكتابات العلمية رأوا فيها الحادا ونفروا منها ومن ذلك الأزهر — حيث كان في الأزهر جغرافيون ورياضيون وفلكيون ثم تقوّع الأزهر على الدراسات العربية الإسلامية فقط لأنه وجد أن سبيل المعرفة الذي يأتي إلى

العالم الإسلامي الحادى صرف فواجهه بالانغلاق ، وكانت النتيجة أما من ذلك التيار الاحادى صدا كاملا باهماله وتركه أو بجاراته وقبوله ظنا أن هذه هي وسيلة الأخذ بالأسباب ونحن الآن واقعون في المشكلة بسبب التخلف عن الوظيفة الإسلامية لعمارة الأرض نتيجة التخلف من الثقافة الإسلامية بأبعادها الحقيقة والانفصال العلمي الذي يمارسه المسلم بين الدين والحياة .

من هنا فلابد من بناء مدارسنا العلمية بأيدينا حتى لا نتمكن للاجنبي أن يبني قاعدة علمية في بلد مسلم ، وقضية الانبعاث للخارج قضية تهدم مبدأ التقدم العلمي والتقني من أساسه ، لأن أي شاب بغض النظر عن تعرضه لعملية غزو فكري رهيبة فإنه يتعرض لتصيد من الكنيسة ومن اليهودية وعملائها ومن المركبات الاستخبارية الغربية ، هذه كلها عوامل نفسية تحول دون التموي العلمي والتقني للشباب ، هذا بالإضافة إلى أنه أصبح اليوم لدى كثير من الجامعات الغربية اعتقاد أن المسلم ليس ضروريا أن يتعلم جيدا ويمكن أن يعطي الشهادة التي يحتاجها ولكن حين أقوم ببناء قاعدة علمية في بلدي فالشباب هو الذي يصمم الجهاز الذي يريد أن يعمل عليه والقاعدة العلمية كالشجرة تحتاج لامداد جذورها إلى الأعمق حتى تؤتي ثمرها .

وبعض الناس في عالمنا الإسلامي يعتقد انه من المستحيل على المسلمين اللحاق بالركب العلمي والتقني الذي وصلت إليه أوروبا وأمريكا لأن عملية الاختصار لفترة التخلف أصبحت بعيدة المنال

والواقع أن العلم والتقنية من القضايا المنطقية بمعنى أنها ليست طلاسم وليس الغازا بحيث لا يستطيع العقل الإسلامي أن يستوعبها وأن يفهمها ويمكن الذي يبدأ في معالجتها بموضوعية أن يصل فيها إلى أقصى ما وصلت إليه المجتمعات الأخرى لأنه سيأخذ آخر ما وصلوا إليه ويتعلق به ولذلك فإن محاولة رأب هذه الفجوة ليست مستحيلة على الاطلاق بشرط أن تأخذ بالأسباب ونبأ في بناء معاهدنا العلمية . أ.ه.



## (٢) أسلامة العلوم الاجتماعية

ارتقت الدعوة إلى تحرير العلوم الاجتماعية والانسانية من الخضوع لفاهيم العلوم المادية وقوانين التجريب ، كما تبين خطأ العلماء الاجتماعيون في أن أبحاثهم تتسم بال موضوعية وان استنتاجاتهم غير مكتملة . ومن هنا فإن العلوم الاجتماعية تعد ناقصة ، ومن ثم فهي غير ذات جدوى بالنسبة لطالب العلم المسلم . هذا ما قوله العلماء الاجتماعيون المسلمين وفي مقدمتهم الدكتور اسماعيل الفاروقى رحمة الله الذى كشف عن أن الإسلام يؤكد أن وصايا الله تبارك وتعالى أو الأمر الأخلاقي يعد بالضرورة خاصا بالمجتمع ، وانه بالضرورة يتصل بالنظام الاجتماعى في الأمة ولا يمكن أن تسود الأمة إلا بها ، وقد تجاوز الإسلام حدود الفضيلة المسيحية في حين أن المسيحية عرفت الخلاص في اطار النية — أي الشعور الشخصي في لحظة معينة — فإن الإسلام قد عرفه عن طريق العمل (الحياة العامة في اطار الزمان والمكان) ولقد صاغ الإسلام الإيمان بالأخرة من أجل تدعيم ذلك الصرح التاريخي من الأفكار والقيم والقوانين والمؤسسات . وان القيم الدينية والأخلاقية ليست فردية ولكنها في اطار الأمة .

والخلاف بين مفهوم الإسلام ومفهوم الغرب يرجع إلى فصل المجتمع الغربي بين العلوم والقيم الجوهرية تحت اسم مبدأ (الواقعية)

ما أدى إلى التدهور الأخلاقي والمحتمي للمجتمع ، لقد كان من نتيجة البحث الجنسي المحرر الذي أجراه (كينزي) هو تحول الانتباه عن الزنا وتركيزه على منع الحمل.

ولا ريب أن أزمة الفكر الغربي كلها تتركز في الفصل بين القيم ، الفصل بين النظرية والتطبيق ، الفصل بين العلوم والأخلاق ، الفصل بين العلوم وبين الالتزام الفردي (وكلهم آتى يوم القيمة فردا) وغلبة مفهوم نظرية (الجماعية) .

ومن هنا فقد اتجهت حركة اليقظة إلى صياغة العلوم الاجتماعية صياغة إسلامية (العلوم الاجتماعية هي علم الاجتماع ، علم الإنسان ، العلوم السياسية ، علم الاقتصاد ، التاريخ ، الجغرافيا وعلم النفس) .

وهي علوم تختلف عن العلوم الضيقة التي تتركز على تحقيق السيطرة على الكون وقد كانت الرؤية العلمية مصدراً لاطلاق طاقات هائلة لاستكشاف الطبيعة واستغلالها .

يقول دكتور اسماعيل الفاروقى : لابد من اضفاء الصفة الإسلامية على العلوم الاجتماعية ، سواء كانت تتصل بالفرد أو الجماعة ، بالإنسان أو الطبيعة ، بالدين أو العلم ، وأن تعيد نفسها تحت لواء التوحيد الخالص :

(الله الخالق مسبب الأسباب وهدف وغاية كل شيء في الوجود) وان توجه المعرفة للالتزام بأمره ، الالتزام بالمعطى الالهي

الذى أوحى به حتى تجلب السعادة والهناء للبشر .

ويجب أن تعنى دراسة العلوم التاريخية الإنسانية باستخلاف الله تبارك وتعالى للإنسان على الأرض وترفض الدراسة الإسلامية الاعتراف بتشعب العلوم الإنسانية والعلوم الاجتماعية بل أنها تتطلب اعادة تصنيف فروع الدراسة وتقسيمها إلى العلوم الطبيعية والعلوم الخاصة بالأمة التي تتناول الإنسان والمجتمع ..

فالعلوم الطبيعية تعمل على استكشاف النطاط الالهي في نطاق الأشياء المادية والآخر (المعرفة الإنسانية أو العلوم الإنسانية) في نطاق الشئون البشرية .

ولا ريب ان اضفاء الصفة الإسلامية على العلوم الاجتماعية يجب أن يعمل على اظهار علاقة الحقيقة مع النطاط الالهي المتصلة به ، فالنطاط الالهي يعد المعيار الذي يجب أن تعمل الحقيقة على احلاله فإن تحليل الأمر الواقع لا يجب أبدا أن يغفل ما يجب أن تكون عليه الأشياء .

لا بد أن ترسم النطاط الالهي في الشئون الإنسانية وتحقيق ارادة الله في المجتمع وأخلاقه العمل الإنساني .

هذا هو معنى اضفاء الصفة الإسلامية على العلوم الاجتماعية .

•••

ويقول الدكتور أبو بكر أحمد با قادر  
إن نجاح وفعالية العلوم الاجتماعية في الدول الصناعية ، اثار في  
ذهن بعض المفكرين بان هناك تلازمًا عضوياً بين التصنيع والانماء  
وبين تطوير العلوم الاجتماعية والاقتصادية .

وقد انقسمت مدارس العلوم الاجتماعية والباحثين العرب فيها  
إلى فئتين :

ففة اعتقدت الماركسية ومنهاجها وففة اعتقدت المدرسة الليبرالية  
وهي تقوم على فرضيات ونظريات لم تنشأ في الوسط الثقافي  
للبيئة المحلية وقد تركز اهتمام الباحث العربي إلى نقل مدارس  
العلوم الاجتماعية نقلًا حرفياً في قوالب مؤلفات مدرسية منقطعة  
عن المواضيع والمشاكل التي يفرضها الواقع العربي الذي يعيشه  
الباحث ولا توجد اسهامات علمية في مجال دراسات اجتماع  
الأديان أو وسائل تأثير الاتصال بالجماهير هذا في نفس الوقت  
الذي لا يوجد تيار ثقافي ملتزم يأخذ في تحليله قيم ومثل المجتمع  
العربي الإسلامي .

ولقد كانت الدراسات الغربية فيما يتعلق بالعلوم الاجتماعية في  
مجال الإسلام مضطربة ، فإن ماكس فيبر — في دراسته للإسلام  
— لم يتحامل فقط على الإسلام بل انه تنكر لبعض ركائز طريقة  
في التحليل الاجتماعي ، بينما المعتقد أن الإسلام لعب ويلعب دوراً  
رئيسياً بارزاً في معظم الأحداث التي يتفاعل معها العالم الإسلامي  
بل وان تأثير الإسلام على تكوين القطاعين الواعي واللاوعي في

التركيب الشخصي لل المسلمين عميق الجذور ، فالإسلام في عقائده وشريعته ومذاهبه وتاريخه وعلومه وأمجاده وما يعانيه المسلمين من ضعف وسكون وقوه وفتح دور كبير وبارز فيها وفي فهم وشرح ما تمر به المجتمعات الإسلامية .

ذلك أن هناك عوامل اقتصادية وثقافية واجتماعية وسياسية وغيرها تؤثر تأثيراً كبيراً على التحولات والتغيرات التي تحدث في العالم الإسلامي ومفتاح فهمها هو معرفة الصلة بين هذه العوامل المتعددة والاطار الإسلامي الذي يضمها .

فالمسلم العادي (الذي يمثل الغالبية من سكان البلاد العربية) متعلق بالإسلام وتصوغ مفاهيم الإسلام نظرية في التفاعل مع البيئة الاجتماعية التي يعيشها على حساب فهمه لهذه المفاهيم .

ولذلك فإن فهم الاطار الإسلامي الذي يعيش في ظله الإنسان المسلم ضروري لدراسة المجتمعات الإسلامية التي تمثل معظم دول العالم الثالث والباحث المسلم ينبغي أن لا يكون محصوراً بين الماركسية والليبرالية فالإسلام في نظرته الشاملة لجميع جوانب الحياة الفردية والاجتماعية يشكل نسقاً فكرياً يمكن اعتباره أيديولوجية ثالثة .

وأبرز ما يمثله الإسلام أنه يجمع بين القول والعمل ، وبين النية والالتزام ويتصدر بالمثل والقيم الإسلامية .

ومع الاسف فإن الدارسون لأي نوع من أنواع العلوم

الاجتماعية من خريجي الجامعات الغربية يكاد يكون نصيبهم من العلوم الإسلامية لا شيء.

فالحاجة الملحة تختـم أن يكون لدى دارسي العـلوم الاجتماعية خـلفية إسلامـية مـمتازة تـساعدـهم عـلـى الـقـيـام بـأـبـحـاثـهم الـاجـتمـاعـية وـرـأـصـيلـ مـدـرـسـة اـجـتمـاعـية مـسـتـقلـة.

على الباحث الاجتماعي الإسلامي أن يكون عليـما بالتصـور الإسلامي العام (العقـيدة) وبـالـفـاهـيم الإـسـلامـيـة للـهـ والـوـجـودـ والـكـونـ والإـنـسـانـ والـمـجـتمـعـ وبـعـضـ المـهـارـاتـ الـأـسـاسـيـةـ فيـ عـلـومـ الـلـغـةـ وأـصـولـ الـفـقـهـ وـمـصـطـلـحـ الـحـدـيـثـ وـالـلـغـةـ بـحـيـثـ يـتـسـنىـ لـهـ إـمـكـانـيـةـ الرـجـوعـ فـورـاـ مـعـ الـقـدـرـةـ عـلـىـ اـسـتـبـاطـ الـنـماـذـجـ الـمـعـيـارـيـةـ.

ولا بد أن تدرس العـلوم الإـسـلامـيـةـ مـرـتـبـطـةـ بـالـعـلـومـ الـاجـتمـاعـيـةـ حتىـ يـكـنـ بـذـكـرـ أـنـ تـنـغـلـبـ عـلـىـ عـلـمـانـيـةـ التـعـلـيمـ،ـ ذـلـكـ أـنـ مشـكـلـةـ عـلـمـانـيـةـ التـعـلـيمـ هـيـ مشـكـلـةـ خـلـقـهـاـ الـاسـتـعـمـارـ وـلـمـ تـسـطـعـ الـمـؤـسـسـاتـ الـعـلـمـيـةـ بـعـدـ أـنـ تـنـخـلـصـ مـنـهـاـ،ـ وـنـقـصـدـ بـهـاـ عـلـمـيـةـ فـصـلـ التـصـورـاتـ الإـسـلامـيـةـ عـنـ بـقـيـةـ الـاقـطـارـ الـمـوـجـودـةـ دـاـخـلـ الـأـطـارـ الـتـعـلـيمـ وـتـنـدـرـجـ عـلـمـيـةـ الـأـسـلـحـةـ مـنـحـوـتـةـ فـيـ المـقـرـرـ الـاـكـادـيـيـ وـاـنـ لـاـ تـكـوـنـ مـادـةـ مـسـتـقـلـةـ بـذـاتـهـاـ بـعـنـ أـنـ تـكـوـنـ الـخـلـولـ جـذـرـيـةـ وـمـتـشـابـكـةـ وـلـيـسـتـ اـضـافـيـةـ أـوـ مـنـفـصـلـةـ عـنـ الـمـنـهـجـ الـدـرـاسـيـ.ـ وـكـذـلـكـ درـاسـةـ مشـاـكـلـ الـجـمـعـاتـ الإـسـلامـيـةـ الـتـيـ لـمـ تـنـجـحـ الـنـظـريـاتـ الـغـرـبـيـةـ فـيـ تـحـلـيلـ مشـاـكـلـهـاـ أـوـ طـرـحـهـاـ فـيـ اـطـارـ عـلـمـيـ يـعـدـ نـظـراـ لـأـسـبـابـ قـيـمـتـهـ وـأـيـدـلـوـجـيـةـ.

كذلك فإن التراث الإسلامي يعكس اتجهادات الباحث الاجتماعي في فهم نصوص القرآن والسنة. إننا لن نرفض التراث العالمي جملة ولكننا أيضاً لن نقبله جملة أيضاً وإنما سوف نتفاعل معه كأصحاب موقف نظري على أساس من معايير أو مقاييس تساعدنا على أن نقوم وننفذ ونتفاعل ونختار من هذا التراث الذي يمثل التراث الإنساني أ.ه.

ومن وجهة نظرنا فإننا يجب أن تحفظ أزاء هذا الرأي على الأقل في المناهج الأساسية لبناء النظرية الإسلامية.





## الباب الرابع

### طاقة جديدة من النور

#### الفصل الأول

#### محاولة الخروج من الطريق المسدود

وقف المسلمون موقفا حاسما ازاء أعيان الفكر الغربي الذي طرحته القوى الخارجية في أفق الفكر الإسلامي منذ أكثر من مائة عام بهدف الغزو والاحتواء والخصار والسيطرة وفي محاولة لتغريب الإسلام وأصله وادخالهم في بوتقة الفكر الغربي (المسيحي اليهودي اليوناني الروماني) ومخلفاته الديمocrاطية والماركسية والصهيونية في العصر الحديث .

(ولن ترضى عنك اليهود ولا النصارى حتى تتبع ملتهم) وهم لا يرضون بأي مفهوم من المفاهيم التي طرحت خلال هذه الفترة مما يسمونه التوفيق، أو الموائمة، أو الدعوة إلى ربط التراث الإسلامي بالفكر العصري ، أو غير ذلك من محاولات ثبت فشلها أساسا وثبت عدم رضاء النفوذ الغربي عنها إلا كمرحلة للالتهام الكامل والاحتواء الكامل في نهاية الأمر ، ومنذ بدأ هذا التيار في العصر الحديث فقد واجهه الاعلام من المفكرين بالدعوة أولاً إلى تصحيح العقيدة والعودة إلى المتابع ، ثم الرد على الشبهات على النحو الذي قام به جمال الدين الأفغاني (الرد على

الدهرين) ومحمد عبده في كتابه الإسلام (والنصرانية بين العلم والمدنية) و (... وكتابات رشيد رضا وفريد وجدي وما كشفه محب الدين الخطيب من مخططات الغزو يترجمه كتاب (الغارة على العالم الإسلامي) وما تبع ذلك من موقف ودحض لمعتريات الاستشراق والتبيشير، حتى جاء كتاب (وجهة الإسلام) كاشفاً عن حقيقة المخطط الاستشراقي والتعربيي كله برسم خطة (تغريب الشرق) أي تغريب العرب والمسلمين .

وقد توالىت الخطوات في مواجهة محاولات ترجمة الفكر اليوناني والفلسفي القديم، ونظريات فرويد ودوركايم وسارتر وماركس وماركوز وغيرهم في الحديث على أنها علوم تدرس في الجامعات لا على أنها نظريات وفرضيات قابلة للخطأ والصواب .

ومن خلال هذه المعركة الحاسمة التي مازالت مستمرة ، ظهر بصيص من نور جديد من خلال عدد من الرجال المنصفين الذين عرّفوا حقيقة الإسلام وكشفوا زيف رجالهم الذين يكذبون ويحاولون التشكيك في الدين والرسول والتاريخ واللغة والشريعة، وفي الدور الذي قام به المسلمون .

ظهر توماس كارليل ودراير وجوستاف لوبيون وبرناردو ، ثم ظهر أولئك الأبرار الذين أسلمو: عبدالكريم جرمانوس ، اتيان دينيه ، محمد أسد (ليونولد فابس) دي كاستري ، اللورد هولي ، دكتور خالد شلدريلك وعشرات غيرهم جاءوا منصفين للإسلام فكأنوا ضوءاً كاشفاً في ظلمات مؤامرة الصمت والانتهاص التي

قادها الغرب عن طريق الكنيسة أساساً حتى لا يصل الغرب إلى فهم الإسلام وتحتى تفسد مفاهيم أهل الإسلام نفسه في دينهم.

وهذه هي المرحلة التي نصل الآن إليها في هذا البحث حتى نصل إلى جارودي، وبوكاي، ومريم جميلة، واريك فروم،

١ - وكان قد هز العالم علماء غربيون كشفوا عن فساد الحضارة الغربية وانهيارها.

٢ - وعدم صلاحتها لحفظ إنسانية الإنسان

٣ - في مقدمتهم (شينجلر = أ Fowler الغرب) ثم جاء بعده (الكس كاريل = الإنسان ذلك المجهول).

وفي نفس الوقت الذي هب فيه المسلمون لكشف زيف النظريات الغربية كان العلماء المنصفون في الغرب يردون لل المسلمين حقهم في بناء النهج التجريبي من ناحية ويكتشفون تساقط نظريات دارون وماركس وفرويد وسارتر في عشرات من المؤتمرات العلمية، وظهور ما وراء هذه الدعوات من أهداف استعمارية وصهيونية.

كذلك فقد ظهرت بوادر أخرى تكشف عن سر اضطراب العلوم والحضارة وهو نقص البعد الرياني عنها وسر اضطراب المجتمعات لنقص البعد الأخلاقي عنها هذا فضلاً عن تكشف فساد الكتب القدية واضطرابها وما فيها من تفاوت.

ومن هنا برزت ظاهرة خطيرة جديدة هي:  
ظاهرة مفكرو الغرب الذين حاوروا كل الحضارات ثم لجأوا

أخيراً إلى الفكر الإسلامي: هذه مجموعة من العقول التي لها وعي وجبروت وتمرد على مستوى الفكر الإنساني، رأت في الإسلام الغاية والوسيلة لإنقاذ البشرية ويفسر هذا بان عالم الغرب يتوجه إلى الإسلام نتيجة الملل الذي يعانيه، فئات تتشق وتتمرد لأنها لم تر فيما لديها الغاية والوسيلة، على حد تعبير جارودي، ان افلان الاختيارات تقرر الكونية لفئات محدودة في الغرب ولد فيها حركة الملل وأصبح هذا الملل جزء لا يتجزأ من المعاناة النفسية رغم التقدم المادي ويرى بعض الباحثين في تطور الأمم والحضارات: ان الإسلام وهو من وحي الله جاء ليتجاوز قدرات الفكر البشري الذي زعمت بما اخترنته من جبال المعرفة انها استحوذت على كل شيء، ونسوا أن المعرفة نسبية ولا يمكن لحكمها أن تكون نهائية — وذلك على حد تعبير الدكتور رشدي فكار — الذي يرى أن الإسلام كما برهن دائماً لديه ما يقوله وله حضوره لا في هذا القرن ولكن في القرون القادمة لأن قانونه الهي وهو قانون وقائي قبل أن يكون علاجياً، ومبادئه البسيطة الخالدة تنير لك المعاير الثابتة فتصبح صادقاً ونزيهاً مع نفسك ومحاسب لنفسك دون حاجة إلى محاسبة الآخرين..

إن ظاهرة عودة علماء الغرب إلى الإسلام هي ظاهرة جديرة بالدرس والتسجيل والتحليل يرد البعض هذه الظاهرة إلى «الطريق المسدود» الذي سارت عبر ولادته العتيدة فلسفات الغرب، فجاء الإسلام كبدائل منطقية لافلاس الفلسفات

الوضعية فبدأ الإسلام اليوم كطوق نجاة لا منفذ سواه للبشرية .

إن رواد الفكر وعمداء الفلسفة في القرن العشرين :

هайдجر ، كبارس ، سارتر ، ماركس ، يلتقيون على أن هناك فارقا حضاريا جاء نتيجة لأن انسان هذا العصر ، هو انسان الحيرة ، القلق ، الاكتئاب ، انسان لا يشع في استهلاكه ويفتح عن الرفاهية والرجاء وقد ترتب على ذلك (تلوث قيم) على جميع المستويات وخاصة العلاقات الإنسانية والأسرية وقد قال هيدجر : انه عصر يبدو كعصر شائع في منظر كثيير سادته يعانون من الأرق والملل والقلق .

لقد لعب الغرب بالأمانة ولم يحفظها وظن أنها مسألة سهلة يسيرة وسي كل شيء لعبه ، وسيحصدون أثر ذلك التهاون والاحتكار لمعطيات الله .

وقد بدا ذلك واضحا في العقود الأخيرة — في تفسخ اللعبات المادية والطريق المسدود لحضارة أوروبا وبروز ظواهر الحيرة والاستهلاك والتعدد .

لقد كان للاستهلاك المريع للامكانيات الكونية حيث يرون أن العالم يتقدم خلال قرن إلى الاختناق ، وقالوا في تبرير ذلك أن السبب يرجع إلى أسلوب انسان العصر الذي يعمل على الاستهلاك ومحاولة امتصاص خبرات الكون بطريقة واعية أو غير واعية بنوع من الترف والتلهي بالاستهلاك مع وجود التناقضات الحادة ، وحيث هناك بشر لا يجد ما يأكله ويشعر

يلقي كل شيء ويأخذ أقصى ما يستطيع ثم يحول كل ما يبقى إلى شواقتونفaiات.

كل هذا هو الذي دفع مجموعة من العلماء والمفكرين على الساحة العالمية الفكرية كبدائل منطقية لتلاشي الفلسفات الوضعية.

وسيظل الإسلام رغم تأزم حال المسلمين القادر على إنقاذ الكون باسره، لا لإنقاذ أمة أو شعب أو قارة فحسب، بل سيكون المنقد من هذا المأزق لا عن طريق اختراع أقوى الصواريخ وإنما عن طريق إعادة الإنسان المستلب إلى صوابه.

إن هذه الأزمة ستقود العالم إلى الإسلام، وبدأ اتجاه الغرب إلى الإسلام من نقطة نبذ فكرة المادية الملحدة بداية والاتجاه إلى وجود الخالق سبحانه وتعالى، وثمة نظرية تسود الآن في الغرب وتمثل انقلابا فكريا، هذه هي الكشف عن زيف نظرية (الصدفة والضرورة) فالمعروف أن العلماء الأذكياء في علم الأحياء وعلم الحياة والعديد من العلوم الفيزيائية كثيرا ما يلقون أفكارهم التي لا يجدون لها تفسيرا على نظرية (الصدفة والضرورة) التي أصبحت إطاراً نظريا بلا حدود، فنظرية (هويل) تقول انه لا صدفة ولا ضرورة وإن هذا الكون يسير بتوجيه الهي، والذي قلب نظرية النشوء والارتقاء (دارون) إنها كانت تتصور أن الحياة نشأت وتطورت على الأرض بالصدفة، والآن ثبتت الشهب الساقطة ومعها بقايا الكائنات الفضائية غير ذلك، وهكذا سقطت نظرية

دارون في بئر عميق حيث كان العلماء يرددون كالبيغاوات ان الإنسان من أصل القرود ولا وجود لسيدنا آدم أبو البشر<sup>(١)</sup>.

وهكذا نرى أن علماء الغرب بدأوا يكتشفون خطأ الطريق الذي ساروا فيه . يقول المفكر الفرنسي (ريه بارجاطيل) في كتابه الحديد الساحر : من السمات الظاهرة لعصرنا هذا عودة الاهتمام بالأمور الروحية ، نرى هذا الاهتمام في كل مكان وفي كل الناس ، وفي مختلف الأعمراء ، ان التفكير المادي الذي ساد منذ قرن قد ذهب أوانه والعلماء الماديون هم الذين اثبتوا أن الكون لا تحركه المادة وحدها والعالم الذي نكتشفه اليوم لم يعد يشبه لعبة ميكانيكية كبيرة بل يشبه الفكر والروح ، وقال أحد أساطين البحث العلمي (جامع برنسيون) لم تعد الروح المادية بظواهر الكون كافية في هذا العصر ، ولا بد من أن يكون وراء خلق الكون من قدرة روحية مفكرة شاملة لكل الكون .

---

١ - عن كتابات متعددة للدكتور رشدي فكار بتصريف .

(٢)

## جاء الإسلام بعد أن فشلت الأيديولوجيات

ويقرر المراقبون السياسيون وغيرهم أبعاد هذا التحول الواضح والعميق في رؤوس مفكري الغرب الكبار بان هناك تياراً قوياً في أوروبا يناصر العقيدة الإسلامية، وان كثيراً من مفكري ومثقفي أوروبا يعلمون جيداً أن الله واحد وان المستقبل للإسلام. انهم يؤمنون بذلك فكرياً وروحياً ولكن للاسف فإن معظمهم لا يبحرون بذلك خوفاً من السلطة التي تحقد على الإسلام.

نشرت مجلة (لاكيو البنية رولحيوز) أكبر مجلة كاثوليكية تصدر في فرنسا خبراً (عن الأهرام ١٩٨٢/١٠/٢١) نشرته الصحف العالمية في صفحاتها الأولى أن عدداً يتراوح بين ٣٠ إلى ٥٠ ألف فرنسي قد اشروا إسلامهم خلال السنوات القليلة الماضية، وان العدد الكبير الذي دخل في الإسلام من الفرنسيين خلال السنوات الأخيرة يمثل كافة الأوساط الاجتماعية والاتجاهات الفكرية من بينهم مثل روجيه جاروي، الذي كان من أنصار ماركس، وميشيل كود كوبينز عالم الدراسات الضوئية، وفنانين مثل ماريس بيجار الراقص ومصمم الرقصات واساتذة في الجامعات مثل فاتش مونتي، ويرنيواميتشان عالم التاريخ الكبير.

ووصفت المجلة ظاهرة الهجرة إلى الإسلام بانها كانت قاصرة على العسكريين الذين عايشوا الإسلام خلال حقبة الوجود

الفرنسي في شمال افريقيا والشرق الأوسط وأبدت المجلة دهشتها لوقوع هذه الظاهرة في الوقت الذي يواجه الإسلام حملة ضارية في صحف أوريا وأمريكا .

كذلك فإن عدد المسلمين في اسبانيا الآن يبلغ نصف مليون مسلم منتشرين في كافة المدن الاسبانية ويزدادون يوما بعد يوم عن اقتناع ، وتجد بعض المساجد في مدريد لا تسع للمصلين الذين يفترشون الطرقات في صلاة الجمعة وفي أيام شهر رمضان . ويتم بناء المساجد في مدريد بالجهود الذاتية ومن عنده (فيلا) يحول بعض الغرف منها إلى مسجد تقام فيه الصلاة لأهل الحي .

إن أسباب هذه الصحوة — كما يعبر الكاتب — مماثلة فيما تعانيه أوريا الآن من فشل الحضارة الغربية وفشل كل التيارات التي عرفتها أوريا ومارستها خلال القرنين الماضيين ومن هنا بدأت تطلعات الأوربيين وغيرهم نحو الإسلام ومعظم الأوربيين الذين نعيش معهم يتوقعون أن المستقبل للإسلام ولخلود الإسلام وفي أحاديث أخرى منتشرة يقول باحث غربي : جاء يوم الإسلام بعد أن أفلست كل الأيديولوجيات ، وقد توطن الإسلام في أوريا من محورين : المحور السلوكي والمحور الثقافي ويتوقع الدعاء النجاح في تكوين مسلم أوربي ذي شخصية قوية يمكنها التأثير في المحيط الغربي .

وتقول إحدى الدراسات تحت عنوان : هل يغمر الإسلام أوريا مرة ثانية : إن ظاهرة اقبال سكان أوريا على الدخول في دين

الإسلام أفواجاً بعد أن بدأوا يتبنّون حقيقة الإسلام وجواهر القرآن، وما هو القرآن وما هو الدور الذي يقوم به المسلمون في سعادة البشرية والأخذ بيدها في مدارج الرقي الروحي والمادي والمعنوي.

ونشرت جريدة صندادي تلغراف البريطانية الأسبوعية (عدد غرة رجب ١٤٠٤) مقالاً ذكرت فيه أن عدد المسلمين في بريطانيا قد ازداد بسبة ٢٥٠ في المائة خلال السنوات العشر الماضية وأنه قد جاوز المليون نسمة (فقد كان العدد ٤٠٠ الف عام ١٩٧٤) وإن نفس الزيادة حدثت في فرنسا والمانيا الغربية حيث وصل عدد المسلمين في البلدين إلى ٤ ملايين وخمسمائة ألف بعد أن كانوا ١٩٧٤ (منذ عشر سنوات) مليونين.

وتوجد في بريطانيا الآن ما يزيد على مائة مسجد وتدرس الديانة الإسلامية في عديد من المدارس البريطانية وتحدث في فرنسا زعيم حزب الجبهة الوطنية اليميني المتطرف عن الخطر الإسلامي الراهن على فرنسا حيث قال في برنامج (ساعة الحقيقة) أن الخطر يتمثل في الانفجار السكاني للعالم الإسلامي العربي الذي يوشك أن يغزو فرنسا ويحتل أراضيها.

إن انتشار الإسلام على نطاق واسع في أشراقة القرن الخامس عشر واتساع دائرة المد الإسلامي لم يكن له سبب مباشر إلا أن سكان العالم غير المسلمين قد بدأوا يتطلعون إلى معركة الإسلام والقراءة عنه والاستماع إليه ومن هنا بدأت تلك الشعوب تدرك كل

الادرارك أن الإسلام هو الدين الأسمى الذي يمكن أن يتبع وانه الدين الوحيد الصالح لعلاج كل مشاكل البشرية قادر على إنارة طريق المستقبل أمام الشعوب البشرية . وانه الدين القوي الذي قاوم كل المحاولات التي عملت على الحد من انطلاقته الكبرى عبر القرون الماضية لم تكن أوروبا الشرقية حتى أبواب فينا ، حتى عاصمة فرنسا ، لم تكن الأندلس أيضاً إسلامية ، لم يصل المد الإسلامي في أراضي فرنسا إلى بلدة سانس على بعد ١٢ كيلو متراً جنوب باريس عاصمة فرنسا الحالية ، لم يصل الإسلام إلى سويسرا وجنوب المانيا ويسقط المسلمين على جبال الألب ويتحكموا في المرات الموصولة ما بين ايطاليا وفرنسا والمانيا والنمسا .

إن بلاد العالم اليوم تشهد تفهماً لتعاليم الإسلام ومفاهيمه ، إلى أرض اليابان وكوريا وكمبوديا والفلبين ، ان قوة القرآن قادرة على أن تقهق كل الأعداء عبر المسيرة الإسلامية . ان شعوب القارة الأوربية التي طاحتها الصراعات المذهبية والفكرية والنظريات الأيدلوجية والأساليب العنصرية أصبحت تحس بال الحاجة إلى من يقدم لها القرآن الكريم . أ.ه.

ويقول الشيخ حامد خليفة إمام مسجد لندن : هناك اقبال من الانجليز على اعتناق الإسلام بسبب افلات الحضارة الأوربية من القيم والاعراق في الحياة المادية حتى الأذقان ، وقد سام البعض هذه الحياة المادية وهو يبحث عن مخرج لها من هذه الحضارة

المدمرة لانسانية الإنسان فإذا ما عرف الإسلام وجد فيه ضالته وينجد فيه الانتعاق لروحه ، وقد أسلم على يدي ماتقرب من ستون حالة وأقربها أمس طبية هندوكية وقد تم زواجها من طبيب مسلم محافظ على دينه ، واني بعد اشهر اسلامهم اتابع حالتهم وأمدهم بالكتب التي تعمق فهم الإسلام وأجيب على أي تساؤل يطرحونه علي وفي قرية (نورسن) تعلم عدد ضخم من المسلمين الانجليز ، حيث يوجد فيها مائة أسرة مسلمة ، أغلبهم دخلوا الإسلام عن طريق مسلم انجليزي اسمه عبد القادر الذي اسلم على يد أحد المتصوفة في المغرب العربي .



(٣)

## الباحثون عن الحقيقة في الغرب

أمران بارزان يحتاجان إلى تقييم (١) إسلام المنظرين الكبار  
(٢) إسلام المثقفين.

### أولاً: المنظرون الكبار

كان دخول المنظرون الكبار في الإسلام ظاهرة هامة: محمد  
أسد، جارودي، بوكيي، اليسون، وهناك من وضعوا الإسلام  
موضع التقدير وان لم يسلموا: وفي مقدمتهم مؤلف كتاب  
(العظماء المائة وعلى رأسهم محمد (.....) وجال بيرل في كتابه  
(الإسلام على مستوى الكون) الذي يقول:

انه لن يدرس الإسلام كدين محصور في منطقه أو كحضارة  
لمعت في الماضي في عصر من العصور ولكنه سيدرس الإسلام  
كدين موجود في كل مكان من هذا العالم وما تزال حيويته  
ودينامكيته ناشطة منذ ظهوره حتى هذا اليوم وما بعد هذا اليوم،  
انه سيدرس الإسلام الكوني أو الإسلام على مستوى الكون أو  
الإسلام في أبعاده الكونية من الزمان والمكان وقد ركز على  
(القرآن الكريم) ودرسه بعمق لتمكنه من اللغة العربية ومن العلوم  
الإسلامية وهو يدرسه من مختلف الوجوه والزوايا مستخدما في  
ذلك معرفته الواسعة في علوم الاجتماع والتاريخ والأنثروبولوجيا

---

(١) عن كتابات متعددة للدكتور رشدي فكار يتصرف.

والالسنيات والديانات المقارنة مفتونا باعجazole واستعلائه على  
الاسلوب البشري .

وأشار إلى صعوبة ترجمة معاني القرآن إلى اللغة الفرنسية واته  
لابد للمترجم أن يكون مالكا لزمام العربية عارفا بتاريخ العرب  
وثقافتهم وشعرهم ومعلقاتهم على أحسن وجه لأن القرآن الكريم  
كتاب عربي مبين ولا بد للمتصدي للترجمة أن يكون عارفا  
بالأحوال الجغرافية والبشرية والتاريخية والاقتصادية والسياسية  
للهجزيرة العربية في عصر الرسول ولا سيما الفترة التي نزل فيها  
القرآن ومعرفة الملابسات والظروف التي نزلت منها الآيات الكريمة  
(أسباب النزول) لأن القرآن حمل أوجهه ولا بد للمتصدي لترجمة  
القرآن الكريم من أن يذكر أن أهم النواحي في القرآن الكريم  
ليست هي الناحية اللغوية أو التاريخية بل هي أن القرآن وهي  
الهي يعبر عن أمور جوهرية وحقائق خالدة لا تتصل باللغة ولا  
بالمكان ولا بالزمان وهي صحيحة قائمة في الماضي والحاضر  
والمستقبل .

ويتحدث عن الإسلام وما يدهش أكثر الغربيين منه فيقول انه  
دين عملي لاصق بالكون وبحياة كل يوم ، وهو في ذلك دين زاهد  
بالكون متعال عنه ، انه دين غرضه التوحيد بين الأفراد والناس  
والشعوب ، انه يعتمد على كتاب لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا  
من خلفه ولكننه يدعو للتغيير والتطور وليس ثمة أمر يدعو للتغيير  
والتطور لصلاح الأمور والحكم عليها بمعايير الإسلام مثل الأمر

بالمعرف والنفي عن المنكر ، ان حيوية الإسلام وسلامته تأتي من المحافظين عليه من جهة ومن المجددين له من جهة أخرى ، المجددون يعتمد عليهم الإسلام لضمان السير على هدى واستمرار حيويته في كل العصور وليس لهم في الأمة الإسلامية أي امتياز ولا قدسيّة وليس ثمة تنظيم ديني كهنوتي ، لكل عصر دور عظيم لا يدرك شأنه .

ويقول جاك تيرل : عندما يدرس الباحثون الإسلام كـ هو واقع الآن — أي كما تحياه وتطبّقه الشعوب الإسلامية — وعن الصلات بين الإسلام كـ ما يجب أن يكون وبين الإسلام الواقع في عصرنا : سيجد الباحثون أن هذه الصلات متغيرة بتغيير العصور والمجتمعات والتصرفات السلوكية وسيجدون كذلك أن دراسة الصلات بين الإسلام المثالي والإسلام الواقع لا تتم إلا بدراسة الفقهاء واهتمامهم بالاجتهد ودراسة القضاة المعينين والمحاسبين والشيوخ والأئمة في المساجد وأصحاب الطرق المختلفة ، كل هؤلاء حاولوا في الماضي تفهم الإسلام بجملته وتطبّقه على الواقع ليرفع مستوى إلـى الغايات التي ترضي الدين فمنهم من نجح وأفاد ومنهم من ضل وأضل .

وإن الذين يسعون في هذا العصر للتوفيق بين الفردية والتنوع ، وبين الآراء والمثل العليا ، وبين العادات والقوانين يجب أن يمتحن بشمول وتعمق كل التأثيرات الخارجية وضغط المجتمعات الصناعية ووطأة الأجهزة الإعلامية على المجتمع الإسلامي المعاصر

من خلال كل ذلك يستبين الطريق للمصلحين المجددين المؤمنين بحيوية الإسلام واستمراريته . أ.ه.

•••

وفي مجالين هامين توزعت كتابات علماء الغرب (أولهما) الحضارة الغربية والخطر التي تعرضت لها نتيجة انفصالها عن البعد الرباني (وقد وفي جارودي هذه القضية بالإضافة إلى باحثين آخرين (وقد أفردنا له فصلاً خاصاً) .

(ثانيهما) التحول الجديد في فهم الكتب القديمة ، وهذا ما وفاه الدكتور بوكيي وهناك ما عرض له كبار العلماء والمفكرين والباحثين الذين دخلوا الإسلام حين يتحدثون عن تجربتهم الخاصة ، وأمامنا في هذا قدر كبير من الأضواء التي أقيمت على هذه القضية .

(١) محمد أمان هوبيهم (المانيا) يقول في الإجابة عن السؤال الهام :

لماذا يعتني الغربيون بالإسلام اليوم؟

هناك أسباب عديدة ، ذلك أن الحقيقة ذات قوة غلابة دائماً فمبادئ الإسلام على أصالتها مبادئ انسانية وطبيعية وجذابة لدرجة أنها تؤثر في الباحث عن الحقيقة تأثيراً فعالاً ، ولنضرب على ذلك مثلاً : مبدأ التوحيد وكيف يرتفع بكرامة الإنسان ويحرره من اسار الخرافات وكيف يتحقق مبدأ المساواة بينبني البشر على أساس ان الله خالقهم وانهم عبيد لاله واحد ، والإيمان

باله واحد بالنسبة للأمان بوجه خاص يعتبر مصدراً لللامان والشجاعة التي لا تعرف الخوف والأمان الذي ليس بعده أمان. والإيمان بالحياة بعد الموت له أثر فعال في مقاييس البشر فليست الحياة الدنيا هدفاً لذاتها بل ان كثيراً من نشاط الإنسان لابد من وقفه على اصلاح أمورنا في الدار الآخرة والاحسان يوم الحساب فضلاً عن ذلك يبحث الإنسان على أن يبتعد عن الرذائل ويشجعه على الاتيان بفضائل الأعمال وحدها هو الضمان الوحيد للنجاة من النار في يوم الحساب والإيمان بان كل انسان لابد أن يحاسب أمام الله عادل غير متخييز وقدر على كل شيء يجعلنا نفكر مرتين قبل أن نرتكب الآثام وهذا يعتبر أكتر وأكفاء رادعة في العالم.

والشيء الثاني الذي يجذب الغربيين إلى الإسلام هو تأكيد مبدأ التسامح فضلاً عن أن الصلاة اليومية تعود الإنسان المواظبة، كما أن شهر الصيام يعلم الإنسان ضبط النفس وسيادته على عواطفه ان أعظم ما انجزه الإسلام هو نجاحه في تكوين روح مراعاة الحدود الأخلاقية في نفوس معتقداته من غير اكراه أو ضغط خارجي ، فالمسلم أيا كان يؤمن تمام الإيمان بأنه خاضع لله تعالى في أقواله وأفعاله ، وهذا الشعور تبعده دائماً عن الخطية وبيان الإنسان يميل بفطرته إلى الخير فإن الإسلام يقدم لاتباعه سلاماً في القلب وسلاماً في العقل وهذا ما يفتقده المجتمع الغربي المعاصر فقد عشت تحت نظم مختلفة، هي نظم الحياة كما أتاحت لي

الظروف أن أدرس مذاهب مختلفة والت نتيجة النهاية التي انتهت إليها هي أن الإسلام هو الدين الكامل بلا مراء فالشيوخية في جوانبها الخداعية التي تجذب البسطاء كما أن الديمقراطية الغربية لها عشاقها ولكن لا يوجد مذهب نظر إلى الحياة نظرة نبيلة متكاملة كما نظر إليها الإسلام ولذلك اتخذت طريقي إليه، والإسلام ليس دين نظري بحث ولكن دين عملي قام على الأصالة وهو ليس مجزئاً إلى خلايا وأقسام ولكنه «خضوع كامل لإرادة الله».

(٤)

أما الأستاذ محمد صديق (المسلم الألماني) فيتحدث عن جانب آخر من رؤية الإسلام: لقد كان الإسلام بالنسبة لي كعملية استكشاف لفطري، لقد اكتشفت أن الإسلام كمنهج حياة كان ينسجم من كافة الوجوه مع فطري البشرية

﴿فِطَرَ اللَّهُ أَلَّا يَنْبَدِيلَ لِخَلْقِ اللَّهِ ذَلِكَ الَّذِي بَرَأَ  
الْقَمَمُ وَلَنْ يَكُنْ أَكْثَرُ النَّاسِ﴾

إن هناك مسلمين في الغرب والشرق على السواء يعربون عن اعجابهم بالحضارة الغربية بل ويعاكونها محاكاة عميماء فعلى هؤلاء أن يتذكروا ما قاله (برتراندرسل) الفيلسوف الانجليزي : بأن الناس في الغرب غير قادرين على تطوير الجانب الإنساني من الحياة

بالكمية نفسها التي تقدم بها الناحية المادية وان كل خطوة إلى الأمام في المخترعات المادة هي خطوة نحو فناء الإنسان فعلينا أن تكون دائماً على يقظة فلا نلقي بأنفسنا تحت رحمة هذه الحضارة . أ.هـ أن علينا أن نأخذ منها ما ينسجم وإسلامنا ونلقي عن كواهله عفتها وفسادها .

وهذا أمر ممكن ويسور حين نؤمن بالإسلام على بينة وهدى والله يهدي من يشاء ، ذلك أن الحضارة الغربية لا تضع حلاً لغير مشكلات الحياة المادية ونحن نشاهد أثراً لها المدمر على الحياة الإنسانية فقد تحطمت الأسرة كما جمدت صلات المودة بين الأفراد ولذا فإذا شئنا أن نكون بشرًا بحق ، نتصرف بتصرفات إنسانية أن نعرض إعراضًا كاملاً عن التقليد الأعمى للحضارة الغربية .

(٣)

أما المرأة الغربية فلها في الإسلام مفهوم آخر ، تقول السيدة نادية زونال : كنت أبحث عن النقاوص في الكتب وانتقد الإسلام مثل الفنساويين ولاسيما في حقوق المرأة ولكن حينما عرفت طبيعة الإسلام تغيرت العقائد التي نشأت في ذهني ، فآمنت بالله واعترفت بأن الإسلام هو الدين الوحيد الذي نزل من السماء ، فإن الإسلام أعطاني هدايا كثيرة وغير كل شيء في حياتي والآن تغير فكري وقولي حتى اللباس ، كما أعطاني كل نوع من الحرية ، والذي ينشر عن الإسلام في هذا العصر هو معاكس للحقيقة

(٤) القرآن هو الذي دعاني للإسلام

ثم هناك ظاهرة تحول المحتدين للإسلام من أبناء الغرب إلى القيام بدور الدعاة آخرها في بريطانيا والآخر في فرنسا.

فإن انسحاب المطرب الانجليزي (كات ستيفيس) من مسرح الغناء الغربي ١٩٧٥ ليس لم وجهه الله، وكان قبل ذلك الوقت يشغل قاعات المسرح تصفيقاً وصراخاً وأصبح كما يقول هو الصحيفة (إسلاميك ريفيو) يشمل قلبه باكيما بقراءة سورة يوسف ومن هنا اختار لنفسه اسم يوسف اسلام أما صاحبته كانت تصرف في باريس باسم ملكة الجنوب الجافة وأصبحت بعد اسلامها تعرف باسم (الملكة المسلمة للجنوب) واختارت اسم (أمينة حسن) ليكون لها بعد دخلوها الإسلام.

وقصة هدایتها إلى الإسلام، إنها سمعت صوت المؤذن في أسوان ينادي (حي على الصلاة) فأخذت بشفافية دعتها إلى ضرورة التعمق في الإسلام وسارت إلى جامع باريس لتسليم على يد شيخ الجامع وأصبح (يوسف إسلام) وقد تحول إلى مركز للدعابة الإسلامية إذ يعتبره المسلمون مثلهم الأعلى . قال وجدت في القرآن الاجابة على كل استئنافي والإسلام هو الذي دعاني للإسلام فأجبت دعوته، أما الكنيسة التي حطمتني وجلبت لي التعasse والفناء فهي التي أرسلتني لهذا القرآن عندما عجزت عن الاجابة عن تساؤلات النفس والروح قرأت قوله تعالى :

## ﴿يُخْرِجُ الْحَيَّ مِنَ الْمَيِّتِ وَيُخْرِجُ الْمَيِّتَ مِنَ الْحَيَّ﴾

الموسيقي ديني السابق، والإسلام ديني الحاضر، كان عندي إيمان بالله ولكن الكنيسة لم تعرفي ما هو الله وعجزت عن ايصال حقيقة هذا الله الذي تتحدث عنه، كانت الفكرة غامضة، وبدأت أفكر في طريقي لحياة جديدة، بدأت أفكر في السعادة التي لم أجدها في الشهوة ولا في الكنيسة، فطرقت باب البوذية والفلسفة الصينية، وافتنت بالنجوم، ولكنني وجدت كل ذلك هراء، ثم انتقلت إلى الشيوعية ظنا مني أن الخير في أن تقسم ثروات العالم على الناس ولكنني شعرت أن الشيوعية لا تتفق مع الفطرة ثم اتجهت إلى تعاطي العقاقير المهدئة وبعد فترة ادركت انه ليس هناك عقيدة تعطيني الاجابة وتوضح لي الحقيقة التي أبحث عنها وحدثت المعجزة عندما أعطاني أخي نسخة من القرآن الكريم، وبدأت أفكر في الإسلام الذي هو في نظر الغرب عنصري عرقى وان المسلمين أغرب أجانب، ولأول وهلة شعرت أن القرآن يبدأ باسم الله وليس باسم غير الله وعبارة (بسم الله الرحمن الرحيم) كانت مؤثرة في نفسي ان القرآن قد بدأ بعبادة الله الواحد رب العالمين جمِيعاً مُؤكداً وحده الحقائق والخلوقات وليس له شريك يقتسم معه القوة وهذا مفهوم جديد واقرن ذلك بالإيمان بالله وبال يوم الآخر وان الحياة الآخرة خالدة، إذن أنت لست كتلة من اللحم تحول إلى رماد يوماً كما يقول علماء الأحياء، وما تفعله في هذه الحياة يحدد الحالة التي ستكون عليها

وبالأخص في عبودية المرأة وحقها .

إن الأحكام الإسلامية للمرأة هي تكميل شخصيتها وحريتها وان من يراني بهذا اللباس (الإسلامي) في فرنسا أظنه يتعجب وأما أنا فأأشعر فيه بالحرية الكاملة لأنني قد نلت رتبة المرأة الحقيقية ، التي يعترف بها الغربيون ، والمرأة عند الغربين شيء للاستفادة أو الانتفاع به وقد عرفت عظمتها التي أعطاها الإسلام . ان المرأة في الإسلام ليست قيمتها حسبها بل قيمتها معنوية ، ولها اكرام عظيم فيه وأنا أشعر ببالغ الفرح والسرور بهذا الأمر بعد انتهائي إياه أول مرة .

هذه التمادج وعشرات غيرها تكشف عن مستقبل الإسلام في أوروبا حيث يتربّب الباحثون ذلك الانقلاب الخطير الذي سيحدثه الإسلام في العالم والذي تترقبه اليوم (أوروبا) باسراها حيث أن الإسلام أصبح الشغل الشاغل لها كما تقول (انريكو جار بيا الذي المستشرق الإيطالي) وما كان لأحد أن يصدق أن تشرق شمس الإسلام في أوروبا التي عاشت حياتها بعيدة عن الإسلام محاربة له وهي التي قضت علينا من الدهر عائبة لتعاليمه .

وحول مستقبل الإسلام في أوروبا يقول أحد الباحثين : من الحقائق التي لا يعوزها الدليل : ان الإسلام يكسب كل يوم معتقدين جدداً وهذا الأمر لا ينحصر فئة معينة يحكمها ظرف خاص أو شريحة بشرية لها تركتها وتاريخها وعاداتها وتقاليدها وعقائدها ، أو ينبعط حضاري معين له أزماته وماسيه ومعاناته .

ففي أوروبا وأمريكا على الرغم من المناخ الذي أفرزته الحروب الصليبية والجهود المستمرة لتشويه صورة الإسلام، فإن المراكز الإسلامية تستقبل يومياً كثيرون من الذين يعلنون إسلامهم من مستويات وأعمار شتىً أن القضية الإسلامية أصبحت تتحرك بأبعاد عالمية، فهو أكبر من أن تكون محصورة في جماعة أو جنس أو قوم أو لون.

ومن الخطأ العقدي والتاريخي والحضاري ربط الإسلام بجنس أو قوم أو جماعة فالإسلام أصبح موجوداً ومطروحاً في كل مكان وعلى كل إنسان على الرغم من الجهود التي يبذلها أعداؤه للحيلولة دون انتشاره وانتصاره.

وما يذكر عن أوروبا في استعمارها الحديث للعالم الإسلامي ومنذ الحروب الصليبية استمرت تارихياً لكسر شوكة الإسلام في بيته وحاولت إقامة الحواجز والسدود في وجهه حتى لا يصل إليها بداعي الاحقاد التاريخية الصليبية ولكنها عجزت فكريًا وان انتصرت عسكرياً.

ولقد كان للحركة الاستشرافية دورها في حجب العقل الأوروبي عن نور الإسلام وساهم باستقصائه، والعمل ضد الإسلام والمسلمين حيث لم يبق لأوروبا من النصرانية إلا شعور التعصب والخذل ضد الإسلام ولم يبق في ذهن المسلمين عن أوروبا إلا ما أورثه هذا الحقد من الاستعمار وصور التزق والتجرية التي تمت نمارتها على عالم المسلمين.

في الحياة الأخرى .

لم أجد في القرآن اسم مؤلف وحاولت أن أبحث عن أخطاء في القرآن فلم أجد ، كان كلها منسجما مع فكرة الوحدانية الخالصية ، وجدت منه كل أسماء الأنبياء الذين شرفهم وكرهم ولم يفرق بين أحد منهم ، لو فضلت نبيا على نبي ، لدمرت وحدة الرسالات ، لقد فهمت أن الإسلام هو نفس الدين الذي أوحى به إلى الخلق منذ عهد آدم ، وان الناس كانوا على مدى التاريخ صنفين : اما مؤمن واما كافر ، لقد أحبب القرآن على كل تساؤلاته ، وبذلك شعرت بالسعادة سعادة العثور على الحقيقة (لا اكراه في الدين قد تبين الرشد من الغي) ولما اشهرت إسلامي أحسست اني ولدت من جديد وعرفت إلى أين أسير مع إخواني من عباد الله المسلمين . لقد اتجهت للإسلام من أفضل مصادره ، وهو القرآن ، ولو ان انسانا دعاني إلى الإسلام لرفضت دعوته ، بسبب أحوال المسلمين المتردية ، وما تشهده أجهزة الاعلام في الغرب ثم درست سيرة الرسول ﷺ فأدركت الثروة الهائلة في حياة الرسول : ان الرسول محمد دعا المسلمين إلى ان لا يفعلون فعل النصارى مع عيسى عليه السلام ، نحن نحب الرسول ﷺ لأن الله تبارك وتعالى يحبه ولأنه جاءنا بالرسالة من عند الله ، لقد نسيت الموسيقى وهي ما لا يرضاه الإسلام ، الإسلام الذي بحث على بناء الرجال ، وعلينا أن نبني أسرنا وأولادنا وأزواجنا كما يريد الله وليس أن نهدم الأسر والأولاد والبنات بالموسيقى والغناء

الذي يلتجأون إليه عندما تعجز المعتقدات الباطنة عن توفير الطمأنينة والسعادة في النفوس، أما الملائكة التي نسبتها فقد وهبتها للدعوة الإسلامية، أقول لكل إنسان غير مسلم أن يقرأ القرآن. بمحباد موضوعية ودون تحيز لمعتقده أو للمسلمين فإنه سيجد فيه ما يقنعه وسيجد أنه كلام الله أن التقدم البيولوجي الذي حققه الغرب قد أدى إلى انعزاز الدين المسيحي عن حياة الناس هناك، إذ أنه كان محارباً لهذا التقدم، مناهضاً له، ثم لم يلبث أن قدم لنا تنازلات كثيرة شوهرت معالمه وغيّرت مبادئه ولكنها ظلت عاجزة عن استعطاف الناس الذين فتنوا بالعلم واتخذوه ديدنا لهم بدلاً من النصرانية وحاربوا دينهم وعادوا كل دين.

لقد فصل الناس هناك الدين عن الحياة وعن العلم، ولو عرف الغربيون الإسلام لتغير ذلك كثيراً، لأن كل إنسان يحتاج إلى الدين.

إن موقف الغربيين من الموت هو موقف كله فزع وخوف من المجهول فهم يخشون الموت، كما انهم لا يؤمنون بما وراء الموت واليهود يعتقدون أن الحياة الدنيا هي نهاية المطاف. انظر إلى جمال الإسلام وهو ينشئ في قلب المسلم الحساسية الشديدة والضمير الحي والشعور بالمسؤولية، بفضل نعمة الإيمان بالآخرة.

إن الرجل الغربي يعتقد أن الإسلام يمنعه من أن يكون حراً وأن يستمتع بهذه الحياة.

إننا لكي نفهم عقلية الإنسان الغربي لابد أولاً من فهم

مقومات هذه العقلية ، ان المجتمع الغربي مجتمع وثني فهو يجهل الله ولذلك فهم يؤهلون الإنسان كما هو الحال في تراثهم الشعبي عن الأساطير والصور والتماثيل التي لا تزال تملأ ساحتهم وما جاءت النصرانيةأخذت تتكيف مع التراث اليوناني الغربي فقد حولوا نظرتهم إلى الإنسان الاله وأطلقواها على عيسى عليه السلام وخلعوا عليه صفات الالوهية ، وبذلك أوقع الغربيون أنفسهم في مشكلة كانوا في غنى عنها إذ نظروا إلى الإنسان على انه كامل مع ان الإنسان خطاء وخلق ضعفا وان الكمال لله وحده . أ.ه.

## ٥ — الرسول محمد ﷺ

لقد عرف الغربيون المسلمين الجدد القرآن ، وكذلك عرفوا النبي محمد ﷺ على صورة جديدة مختلفة عن الصورة التي عاشوا يرسمونها ، يقول دكتور ميكيل دي ايفالثا الأستاذ بجامعة مدرید : يرجع عدم التقدير الحقيقي لرسول الإسلام إلى الجهل والعداء السياسي والمبادئ الدينية المسيحية . كان المسيحيون يعتقدون عند بدء ظهور الإسلام انه النبي محمد ﷺ ليس إلا هرطقيا مسيحيا على ضلال ، وانه لا يزن عن أن يكون واحدا من زعماء الطوائف المنحرفة التي شذت عن المسيحية الشرقية كما يعتقدون انه من قواد الحروب الغزاة ، وان هذا الجهل دام قرона كثيرة .

وقال كروث ايرنابذت انه ربما لا يوجد صاحب دعوة تعرض للتجریح والاهانة <sup>ظلماً على</sup> مدى التاريخ مثل محمد، وكذلك لا توجد أية اتهامات أساسها السياسة لا الدين، مثل الاتهامات التي وجهت للإسلام، وليس مرد ذلك على أن الإسلام كان على امتداد العصور الوسطى العدو السياسي الأول للمسيحية، بل لأن الإسلام منذ نشأته دخل في نزاع جذري مع الأشكال السياسية التي تهيمن على الحركات المسيحية الأولية، ولقد كانت الحروب السياسية المتكررة بين البلدان الإسلامية والمسيحية حتى الحروب الصليبية والاستعمارية الأخيرة جلها يحول دون النظر بكل موضوعية واحترام إلى رسول ومؤسس الدين الإسلام.

ثم حدث التطور المسيحي الجديد تجاه محمد <sup>صلوات الله عليه</sup> بدا جهل المسيحيين بمحمد يزول شيئاً فشيئاً نتيجة الدراسات التاريخية التي قام بها الكتاب الأوروبيون في القرن ١٩، ٢٠ ويرغم الأحكام المسقبقة ضد العرب والمسلمين، ويكتب حالياً في أوروبا حول محمد ما يسمى بموضوعية، فهناك مسيحيون أكفاء يكتبون بموضوعية عن الإسلام ورسوله وبعد فترة من الاستعمار صار المسيحيون يقدرون أكثر فأكثر الشعوب الأخرى ويخدمون ب تعاليلها اعتناداً على مبدأ المساواة بين البشر.

كذلك فقد أصدر الفاتيكان منشوراً يقول فيه:  
إن الكنيسة تنظر أيضاً بتقدير إلى المسلمين الذي يعبدون الله الواحد الحي القيوم الرحيم القادر على كل شيء خالق السماء

والارض والذى كلم الناس والذين يخضعون لأوامره بكل حواسهم كما خضع له إبراهيم الذي يحلو للعقيدة الإسلامية أن تذكره ، انهم يعظمون المسيح نبيا وان كانوا لا يعترفون به اهلا ويخترمون كذلك أمه البتول مريم ويدكرونها بكل تقوى ، ثم انهم يرتجون اليوم الآخر ، والجتمع الفاتيكانى المقدس يدعوا إلى نسيان الماضي ومحاولة التفاهم المتبادل .

فهذه دعوة إلى ازالة الأحكام المسبقة السلبية التي تحتفظ بها كثير من اوريين ويبقى بعد ذلك المصدر الالهي لرسالة محمد وهي أصعب نقطة اذ فيها يتركز الخلاف الجذري بين العقائدتين الإسلامية واليسوعية .

هذه هي الدعوة إلى حملها دعاء الحوار ، وهي دعوة منذ ظهرت لم يلبسها موقف حاسم يدفعها إلى الأمام بل الذي ظهر تماما بين بروز ظاهرة الإسلام في الغرب هو موقف متغصّب شديد التعصب ومقاومة طاغية على النحو الذي ستناوله في الفصول القادمة .

●●●

وهنا يمكن الاشارة إلى كتاب تحدثت عنه الدوائر الغربية كثيرا هو كتاب (سيرة محمد) للكاتب الغربي (مارتن لنجر) الذي أسلم ١٩٣٨ وقد اتخذ اسم (أبو بكر سراج الدين) حيث عاد إلى المصادر الأولى : القرآن والسنة وصحيـح البخاري ومسلم

والطبقات الكبرى لابن سعد والمغازي للواحدي في اعداد كتابه  
عن النبي ﷺ .

وتبقى بعد ذلك قضية علماء الغرب في موقفهم من الإسلام  
بعد أن تكشف فساد مناهج الغرب وأيديولوجياته ومذاهبه النفسية  
والاجتماعية والسياسية :

وقد تصدى لذلك الدكتور رشدي فكار في كتابه (نهاية  
العمالقة) قال انه كان هناك يطلع إلى العمالقة كقدوة وكمثال  
بالنسبة لـإنسان باحث عن الحقيقة ، ولكن ثمة علامات استفهام  
كانت تلوح دوماً بعد قرائته لفكار متعددة لحضارة الغرب ،  
انطلاقاً من الفكر الماركسي والوجودي والتصوري ، اين الذات  
وإلى أين تسير ، وما هي الغاية وتفسير الوجود وحقيقة الخلق  
والخلق . لقد درس الدكتور رشدي فكار الفلسفة المعاصرة (سان  
سيمون ، أوستن كونت ، كارل ماركس ، هيربرت سينسر ،  
سارتر) فماذا رأى .

أولاً : ظاهرة الشك الواضحة في كل كتابات فلاسفة الفد  
الأوربي في القرن ٢٠ / ١٩ .

ثانياً : الترد على الله ، هدم صرح الإيمان بمعاول أقلامهم  
وهدم الرموز الدينية .

فقد مضوا في محاولة اكتشاف القوانين التي تحكم في الكون  
لمعرفة أسراره ظناً منهم انهم قادرون على فك طلاسمها

وكيف وصلوا إلى دائرة مفرغة، عادوا مع دورانها إلى نقطة البدء، حيث يبحني جبروت العقل أمام أسرار اللانهاية فاعترفوا جمِيعاً بعجزهم عن التحدي والمواجهة أو بالإيمان الضبابي المقنع، أو الواضح بلا أقنعة.

أما (سان سيمون) فقد كان حرياً على العقيدة، ورأى المسيحية من منظور الاحتكار الكنسي، وهو من دعاة الاتجاه، الأزدواجي أو الثنائي (الدين والعلم) ولم يصل مفهومه عن الله تبارك وتعالى إلا بالقول بـان الله يتمثل في قوة الطبيعة.

أما أوجست كونت فقد طرح الدين بالمفهوم الوضعي البحث فسقط بدوره في قاع بلا قرار ولما قرأ الإسلام كم ير أكثر من أنه مرحلة وان وصف الإسلام بأنه دين عار من الحماقات ويتميز ببساطته وعقلانيته وقدرته على اشباع الذات ولكنه مع هذا الفهم لم يؤمن وظل ملحداً كصاحبه سان سيمون.

أما سارتر فإنه قبل موته طلب أن يأتي له بقياس من قرية متواضعة وجاء القس واعترف له بهزيمته.

أما كارل ماركس فقد قال إن الدين هو مخدر الشعوب، ويقصد الاستغلال الكنهوي الطبقي في المسيحية، وقد بني نظريته على موقف الكنيسة في الغرب أو ما أسماه (استغلال الكادحين).

هكذا كانت حيرة هؤلاء الشواخن الذين قدمهم اليـنا المغربون من أبناء جلدتنا على أنه قمم وقادة وقد انكشف أمرهم أخيراً.

# الباب الخامس ماذا يرى مفكرو الغرب في حضارتهم

## الفصل الأول حضارة الغرب في نظر مفكري الغرب

منذ اليوم الأول حين طرحت مفاهيم الغرب في أفق الفكر الإسلامي في العصر الحديث فإن علماء المسلمين راجعواها وكشفوا مخالفاتها للتوحيد وعجزها عن العطاء واضطراها ولم يقبل منهم إلا القليل مبهوراً على الحضارة الغربية ولكن هؤلاء أيضا لم يلبثوا بعد قليل أن اكتشفوا أن هذه الحضارة ليست سوية وأن من ورائها مفهوم [روما سادة ومن حوطها عبيد] وأن أهلها وما يقدمونه للعالم الإسلامي كله إنما هو مفهوم الاستعلاء بالعنصر والنظرة غير السوية إلى المسلمين والملوئين ومن هم غير أصل الغرب ، وفي نفس الوقت بدأت الحملات على الإسلام نفسه بهدف اثارة الشبهات حول العقيدة و حول الرسول و حول تاريخ الإسلام والقرآن واللغة العربية في محاولة لاحتواء الأمة الإسلامية في فكر الغرب والخليولة بين المستنيرين من الوصول إلى ضوء الإسلام .

ولكن الله تبارك وتعالى غالب على أمره فقد تفتحت في الغرب أبواب النظر إلى الإسلام بتقدير واعجاب ، وتعالت أصوات قليلة تتحدث عن فضل المسلمين المذكور في تقديم المنهج التجريسي والمفاهيم العلمية في التاريخ والاقتصاد ومفهوم الحضارة والتدن .

وجاء رجل من أكبر رجال الدعوة الإسلامية في العصر الحديث هو الأستاذ حسن البنا فهاجم الحضارة الغربية وكشف زيفها ودعا المسلمين إلى مقاومتها وحماية أنفسهم من الانصهار فيها، ثم توالت النذر من الحضارة الغربية نفسها حين كشفت عن فسادها ومتورتها وانهيارها حين اغتالتها العلوم الاجتماعية والانسانية التي قدمها يهود وتبين أن الدعوة إلى اسقاط الحضارة الغربية والكشف عن فساد الفكر الغربي ضرورة حتمية في هذه المرحلة التي بدأت فيها حركة اليقظة الإسلامية تدخل دائرة (الصحوة) مقدمة لمرحلة (النهضة) فقد تكشف الأمر عن بشرية الكتب القديمة وفسادها.

وكان لابد من مواجهة موجة الانهيار بالغرب والاعجاب به والتي تحمل في نفس الوقت الانتقاد لهذه الأمة وتراثها وقد جاء ذلك نتيجة المناهج الوافدة في مدارسنا والتي تحاول أن تجعل من نظريات الغرب وفروضه قضايا مسلمة بها، ومن هنا فتحن في حاجة إلى الكشف عن عدة حقائق أساسية لتصحيح هذا الطريق.

**أولاً** : ان هذه الحضارة الغربية القاهرة بدأت من الإسلام بمقوماتها الأصيلة ثم انحرفت عنه وانها الآن في مرحلة السقوط لأنها خالفت منهج الله واندفعت باهواء الإنسان ومطامعه وان هذه الأزمة التي تحيق بها اجتماعياً واقتصادياً والتي تحيق بانسان الحضارة مصدرها غياب

البعد الاهلي عنها وقصورها عن السير في طريق اسلام  
الوجه لله وعملها على تدمير القيم والاسراف في تبديد  
الثروة ، والتهالك على الاستهلاك .

ثانياً : لقد عجزت الحضارة الغربية المعاصرة عن حمل أمانة  
العدل والرحمة والاخاء البشري واستبدلت ذلك كله  
بالظلم والقسوة وقدمت في نفوس أهل البشرية : الخوف  
والجذع وجرت كل مجرى في سبيل فرض منهج حياة  
بشري قوامه الفردية الغالية أو الجماعية الطاغية وقد تبين  
فساد المنهجين وعجزهما عن العطاء .

أما بالنسبة لعطاء الإسلام للحضارة فذلك أمر قد تجاهله  
الغرب طويلاً وأنكره الكثيرون حتى تبين انه لا مفر من الاعتراف

به .

أولاً : سبق المسلمين إلى ما فطن إليه الغربيون بعد مئات  
السنين من منهج التحقيق العلمي ، وان كانوا لم ينصنفوا  
تاریخ الإسلام ولا دعوته بالذات بل سيطر عليهم في  
أبحاثها هوی التعصب .

وقد قدم الإسلام مفاهيم سامية في هذا المجال أهمها أخلاقية  
التعامل والتعريف بفضل من سبق على طريق البحث كما أعلن  
أن العلم في الإسلام يشمل جميع العلوم دينية ودنيوية ، وهي  
موجهة إلى عمارة الكون واقامة المجتمعات الصالحة .

وانه في هذا يختلف مع مفاهيم الغرب المادية التي أولت الاهتمام للجوانب المادية وتجاهلت الالتزام الأخلاقي والبعد الرباني لوجهة المجتمع والحضارة .

ثانياً: كان الغرب قبل الإسلام يصورون المرض بأنه شيطان يدخل الجسم، وكان الرسول ﷺ أول من أعلن صحة (التداوي): تداوو فإن الله لم نزل داء إلا انزل له الدواء علمه من علمه وجده من جهله . وانه لو لا تعليم الإسلام لظلت أوروبا تعالج المرضى بالطقوس الدينية وحدها ويفضل الإسلام نبغ أطباء مسلمون في شتى عصور الخلافة الإسلامية وكان ملوك وأمراء أوروبا يستدعونهم لعلاجهم ويرسلون البعثات إلى جامعات قرطبة والقاهرة وبغداد ليتعلموا منها فنون الطب .

وقد جاء الإسلام بأسلوب جديد هو الطب العقائدي ، ومعناه ربط التعاليم الصحيحة بعقيدة الإنسان وعبادته وبذلك يكون لهذه التعاليم ما يشبه التقديس والطاعة في نفوس الناس فلا صلاة بلا وضوء ولا عبادة بلا طهارة .

وقد عجب برناردشو بال تعاليم الطيبة التي طبعها الرسول في مؤتمر المدينة وقد حرر الإسلام المجتمعات من كل أسباب التوتر والعنف والقلق المتمثل في بؤر الفساد كملاهي القمار وبيوت الدعارة وشرب الخمر فهياً حياة طيبة للمسلم . وترمي تعلم الإسلام إلى حث المسلم على الصبر والإيمان

وعدم السخط إذا ضاق به الرزق أو اهملع إذا حلّت به مصيبة وهذا تقل حوادث الانتحار في المجتمعات الإسلامية عنها في المجتمعات الأوربية.

كما جاء الإسلام بنظريات في التربية الجنسية سبق بها المدرسة الحديثة فعلم المسلم أسرار الجنس وتكون الجنين وتطوره في بطنه أمه ثم بين له في صراحة أسلوب المباشرة الجنسية السليمة وطرق الوقاية من أمراض الجنس عن طريق النظافة والطهارة.

كذلك فقد جاء الإسلام ليجعل الطب بجماهير الناس جمِيعاً وليس لطبقة واحدة كما كان عند الأغريق (من كتاب الطب الوقائي: أحمد شوقي الفنجرى).

وكان المسلمون أول من وصفوا الدورة الدموية في الأوعية الصغيرة وصفاً دقيقاً وهو ما نسب إلى الأطباء الأوربيين بعد ذلك بثلاثة قرون في عبارات ترجمت حرفيًّا من كتاب (ابن النفيس) ويقول دكتور يوسف سخت: إن ابن النفيس كان الإمام الأول هما في الطبيب الانجليزي وكان ابن النفيس هو أول من اهتدى إلى الدورة الدموية الصغرى، بمفهوم تجربى هدم نظرية جالينوس.

ولقد هدم مفهوم الطب الإسلامي نظرية عدم علاج المرضى الذين لا أمل في شفائهم، وهدم نظرية الطب للخاصة وجعل الطب للجميع.

•••

ولم يتوقف عطاء المسلمين على ميدان الطب ولكن تعودى ذلك إلى مختلف الميادين ولكن ماذا كان موقف الغرب «كان موقف الغرب هو التنكر التام للعطاء الإسلامي هذا التنكر الذي استمر طويلا حتى جاء من يتتصف لل المسلمين .

يقول سبنسر فامبرى : لا يستطيع عالم واحد أن يتأمل القبة الزرقاء دون أن يلفظ اسمه عربيا ولا يستطيع عالم طبيعي أن يخلل ورقة من الشجر أو يفحص صخرة من الصخور دون أن يتذكر درسا عربيا ولا يقدر أي قاضي أن يبت اليوم في اختلاف دون ان يستدعي مبدأ أملته العرب ولا يسع أي طبيب أن يعامل دائرة أحد الأمراض المعروفة منذ القدم إلا أن يهمس بآراء طبيب عربي ولا يستطيع أي رحالة أن يدلل إلى أبعد زوايا آسيا وافريقيا دون أن يعتمد إلى اللغة العربية فإن انتشارها قد بلغ من الديوع والسعنة بحيث يؤكد البعض دون مبالغة ان خمس شعوب الكرة الأرضية يتكلمون العربية فإذا ذكرنا أن العرب طوال قرون ثمانية في الأندلس مستودع أعظم العلوم في ذلك الحين فإنه يؤسفنا أن نعتقد أن مادة غير محدودة بفن التاريخ والعلوم والاجتماع والحقوق قد وصلتنا من تلك الأرض» .

ويقول العالمة ديفونيت : اعتذار إلى محمد والإسلام : يجب أن نعرف بان علوم الطبيعة والفلك والرياضيات وغيرها التي انعشت في أوروبا منذ القرن العاشر مقتبسة من القرآن بل ان أوروبا مدينة للإسلام بأكثر من ذلك لأن الدين الذي أمر دستوره

بالديمقراطية نهى عن الاستبداد ، بقوله

﴿ وَشَاءُوْرَهُمْ فِي الْأَمْرِ ﴾

وأمرهم شوري بينهم : قد فتح أمم الإنسانية الحقوق الحديثة وبالجملة فال المسلمين هم الذين انقدوا أوروبا من عهد الظلم الذي كان يرزح في ظلام دامس ، وهم الذين أخرجوهم من الظلمات إلى النور وحفظوا لهم اثارهم من علوم وطب وهندسة ويعتبر المسلمين بحق أساتذة أوروبا» هذا الذي اعترف به أقطاب الفكر في الغرب ، مادا كان من أمره ، لقد أخذ الغرب العلوم التجريبية الإسلامية وجردها من الأخلاقيات الأساسية للعلم بل وتجاهل المصدر الرباني الأساسي للحضارة ، فهو قد خرج من النقيض إلى النقيض من الرهبانية التي جمدته إلى الاباحية التي دمرته .

يقول البروفسور سيمون جارحي (جامع حنيف) :  
إن الغرب فقد المركبات الروحية الثقافية الدينية التي كان يرتكز عليها فلم يعد هناك شيء يرکن إليه ، فالديانة النصرانية فقدت مقوماتها والتوقف إلى الروحانيات انتهى واصمحل في النفوس فأصبح في الغرب نوع من الفراغ ، ونوع من الضياع الشامل تكتوي به الأجيال الشابة : انتي اعتقد أن حضارتنا الغربية هي الآن في حالة احتضار نحن نشاهد حضارة تنازع وتوشك أن تموت ولا بد أن ينشأ عنها حضارة جديدة . نحن نعيش في نفق مظلم ولأنزال ننتظر النور الذي سيهدينا .

ويقول جاك برك : ليس غير الإسلام دينا يصلح على مدى الكون عقيدة تتشمل روح الإنسان وأدميته من هوة الظلمات المادية التي يتردّى منها .

•••

إن هناك شبه إجماع على تردي الحضارة الغربية : يقول دكتور ماكس فريش :

إننا نعيش في فراغ ايدلوجي بمعنى أن المفاهيم والأيدلوجيات التي بين أيدينا الماركسية من جانب والليبرالية الرأسمالية من جانب آخر أصبحت أدوات لا تطابق الواقع الذي تواجهه ، هذا الفراغ الأيدلوجي فراغ خطير ، ولفظ ايدلوجي بمعنى عقائدي وفكري — هذا الفراغ هو (فراغ قيم) أي نقص في القيم وتبعد ذلك انه جزءاً كبيراً من لغة السياسة ومفاهيمها ليس أكثر من كلشيهات أو تعبيرات رائجة بلا مضمون حقيقي .

نحن نعلم أن العالم قد فقد الروابط والأبعاد من الناحية الفكرية والعقلية وعندما نتحدث عن قضايا الشخصية الذاتية ليس على المستوى الفردي فحسب ، وإنما على المستوى القومي والوطني فإن هذه القضية لا تواجه العالم الغربي وحده دون العالم الثالث . إن الحضارة الأمريكية تمثل انحرافاً حضارياً بالمقارنة إلى أصولها الأوربية . لقد فاجأتنا التكنولوجيا وتغلغلت في حياتنا وأصبحت تقدم لنا أشياء لم نطلبها في الأصل ومع ذلك فعلينا أن نتعامل مع هذه الأشياء الجديدة التي تقدمها لنا .

إن العالم الثالث قد غمرته منتجات العالم الأول بما تحمله من سلبيات وعناصر مخربة وقد اجتاحت العالم الثالث تكنولوجيا العالم الأول في صورها السلبية الطاغية. نحن لا نقدم للعالم الثالث حضارة جديدة أو حضارة مكملة، كما حدث لتاريخ الحضارة القديم، لقد دخل عنصر غير حضاري طغى على جميع أوجه الحياة.

ويتحدث علماء الغرب عن حضارة البعد الواحد:

فقد وصفها فيلسوف ألمانيا الشهير (ماركليزم) بأنها حضارة البعد الواحد وهو (الاشباع الاستهلاكي) وفي ظل حضارة البعد الواحد الاستهلاكي يأتي الرجل الخير بوفاة الوالد أو الوالدة مثلاً فيدلًا من أن يكتسي بمسحة روحية تذكره بالموت والحساب وقصر الحياة الدنيا، يدخله السرور ويفتح شهيته المادية ليقول: حسناً سررت المال والعقارات وأعيش في مستوىً أرفع.

إن مأساة كبير السن في المجتمعات المتقدمة الذين أصبحوا غير مرغوب فيهم ويجب عليهم وبالتالي أن يرحلوا. إن مأساة الإنسان المستلب والمتذكر لإنسانية وباء غربي بدأ ارهاصاته في مدننا الكبرى.

إن الحضارة الغربية بشقيها الليبرالي والماركسي تعاني من أزمة المجتمع الإسلامي واهتزازات القيم والأزمات المفتعلة التي تؤدي إلى حد الانتحار لأسباب تافهة أو الغياب المستمر عن الوعي عن طريق تعاطي المخدرات أو احتكار العطاء البشري المتبادل مع

جفاف العواطف فضلاً عن تنكر الأبناء للاباء والاغتراب بين الأجيال ، ومشكلة المشكلات للإنسان ألا يكون لديه مشكلة ، فإن إنسان الغرب بعد ان حل كل مشكلاته تجده الآن في غيبة الدين يفتعلها افتعلًا بلا حدود .

ذلك ان حضارة الغرب المادية شيدت على انقاض الدين ، وارتكتزت على حضارة التكنولوجيا أو الحضارة الآلية ، انها حضارة بلا قلب أو مشاعر أو وجدان وهي حضارة إنسان في غيبة إنسان .

•••

ويشير سوركين عن انهيار الحضارة الغربية فيقول : لما كانت الحياة الاجتماعية في الحضارة الحسية معقدة جداً ، وكان النضال فيها من أجل السعادة عنيفاً ، فإن السعي وراء اللذة يحطم التوازن العقلي والأخلاقي لدرجة أن الجهاز العصبي لمعظم الناس لا يتحمل الضغط الرهيب الذي يتعرض له فيتفكك ، ولما لم يكن للإنسان من مثل هذه الحضارة مثل عليا وكانت حياته يكتنفها صراع مضطرب فإنه يقع فريسة للأوهام والدوافع ويكون كالريشة في مهب الريح فيفقد اتزانه ويزداد تفككه ، وي تعرض لرجات عنيفة تحطم الحصانة .

والثابت أن الاضطراب العقلي يرافقه الانتحار لأن أسبابهما واحدة ، هي الاضطرابات الاجتماعية ، وان إنسان يقدم على الانتحار عندما ينعزل عن المجتمع ، وقد زادت حوادث الانتحار

في المجتمع الحالي وهو يمر بهذه الأزمة التي أخذت تفكك روابط الأسرة وتزيد من عزلة الناس وعدم استقرارهم وتقلبهم بين الجمعيات والمؤسسات ، هذا إلى تزايد رغبات الإنسان التي لا يستطيع اشباعها إلا بالاصطدام بالآخرين ، الأمر الذي يجعله يعيش في جو مليء بالخصومات والعداء .

ويقول سوركن : ان الحضارة الفكرية لا تهتم بالرفاه المادي ولا يغيبه ، أما الحضارة الحسية فف قائمة على تقدير مادي فاستخدمت كل طاقاتها للحصول على أكبر ما يمكن من الماديات وتوسلت بالعلوم والفنون إلى زيادة الانتاج والتجارة ، واستطاعت بسلبها الشعوب الضعيفة ماديا أن تؤمن لاهلها رفاهة ماديا أوسع ، غير ان هناك عوامل أخرى أخذت تخيب ظنهم في الأمن : منها التفكك والحروب والثورات والاجرام والقسوة والانحلال الخلقي التي ازالت الطمأنينة . ومن هنا فإن حضارتنا تمر بأخطر دور انتقالي في تاريخ الإنسانية ، يصاحب هذا الدور ثورات وفوضى لا مثيل لها في عمقها وأهم مظاهرها كثرة الأزمات والاضطرابات الاقتصادية وحوادث الانتحار والاجرام وانتشار الأمراض العقلية .

●●●

ويتحدث أرنولد توينبي عن أخطر ظواهر الحضارة :

### وثن الدولة الأقليمية في الغرب

يقول فؤاد محمد شبل (أسفرت أبحاث توينبي عن انهيار

الحضارات وتحللها، عن ان السبب في كل حالة نوع من الاخفاق في تقرير المصير ، مداراة تفريط المجتمع في حقه في توجيه ارادته صوب تحقيق عمل نافع ، ويتمثل ذلك التفريط في ترديه في التقليد بنوع من الوثنية اقامه بنفسه لنفسه ، ويطبق (توبينبي) هذا الرأي على المجتمع الغربي فتجده قد سلك مسلك العاكف على عباده بضعة من الأوثان ، إلا ان من بين هذه الأوثان وثنا ، سادت عبادته الأوثان الأخرى بين الحربين الأولى والثانية: هو وثن الدولة الأقليمية ، ويعتبر توبيني ظاهرة تقدس الدولة الأقليمية إلى حد العبادة بمثابة نذير رهيب للغرب من ناحيتين : (الأولى) ان هذا التعلق الوثني بالدولة الأقليمية هو العقيدة الدينية الحقيقة للغالبية العظمى لسكان العالم المصطبه بالصبغة الغربية .

(الثانية) ان هذه العقلية الباطلة هي السبب في القضاء على مالا يقل عن الأربعية عشرة حضارة ، وقد يكون عدتها ست عشر من الحضارات الواحدة والعشرين ، ما برات الحرب التي يقتل الأخ أخاه ويستثير منها استعمال العنف هي نتيجة التعلق بالدولة الأقليمية التي هي من أكثر عوامل الفناء شيوعا .

ويرى (توبينبي) ان أزمة المجتمع الغربي روحانية وليس مادية ، إذ رغم بلوغ هذا المجتمع الذروة في تقدمه المادي إلا انه ما يرج يحس بجوع روحي وإذا كانت النفوس الغربية قد استبد بها قلق الفراغ الروحي فإن ذلك يفتح الباب لشياطين مثل القومية والفاشية والشيوعية فإلى متى تحتمل العيش بدون عقيدة دينية .

يقول توينبي بالحرف : ان التائدين في يدأ المجتمع الغربي قد انحرفوا عن طريق الرب الواحد الحق الذي آمن به أجدادهم، أولئك الذين علمتهم التجربة الواقعية بان الدول الاقليمية مثل الكنائس الطائفية أو ثان تجلب عبادتها الحرب لا السلام ، وهذا ما يجعل التائدين يندفعون صوب التعلق بهدف بدين هو «النظم السياسية الشاذة» .

وإن الإنسان الغربي قد اجتلب على رأسه الكوارث بتكرير جهوده لزيادة رخائه المادي وحده فإن قيض له أن ينشد الخلاص يصبح سبيلاً الوحيد مشاطرته نتائج جهوده المادية مع غالبية الجنس البشري تلك التي لم توفق في المجال المادي توفيق الإنسان العربي .

فإذا أضفنا إلى هذا انه لا يوجد هناك في الغرب ما يسمى بحقوق الإنسان وانه لا ضمان لحقوق الإنسان إلا في الشريعة الإسلامية القائمة على أساس العدل والحرية والمساواة ، وان لعبة (الديمقراطية) هي مؤامرة خادعة وهناك ظواهر أخرى يجب أن نعرض لها في هذا المجال .

١ — إن الخوف والهلع الذي أصبحت تعيش عليه المجتمعات الأوربية ترجع إلى التحلل من الأخلاق والأخذ بنظرية التحرر الجنسي ، أي التحلل من القيود المنظمة للعلاقات الجنسية من الأفراد ، فالشهوة أو لذة الجنس المفتوحة ، جعلها بعض المفكرين بثابة الحل لكل مشاكل الإنسان وان تحرر المرأة ومن قيود تنظيم

الشهوة الجنسية هو سبب الكثير من المشاكل الاجتماعية ، ان هذه النظريات الضالة هي التي أدت إلى تفسخ المجتمعات .

## ٢ — ظاهرة انتشار العلمانيين

ولا شك ان هناك ارتباط عميق — كما يقول دكتور حسن الشرقاوي بين ارتفاع معدلات الانتشار وبين البعد عن حكم الدين .

ولقد جاءت عملية انتشار بعض مشاهير المفكرين الذين تميزوا بالتحرر العقلي وانكار الأديان السماوية دليلاً جديداً على افلام حضارة الغرب ولقد كتب كثيرون يحبذون فكرة الانتشار أمثال اندريله مالرو في كتابه الوضع الإنساني ، أما الكاتب البيركامي فيقول : ان الانتشار يمكن أن يكون شيئاً أكبر من مجرد ايماءة إلى التحدي واليأس .

ولا شك ترجع أسباب اليأس والقنوط إلى خيبة أملهم في المذاهب المادية والعلمانية ومحدودية عقولهم ، فقد اعتقد (أرثر كسلر) الماركسية وجعلها مصدر الهم لرواياته ، ثم تكشف له بعد ذلك زيفها وعجزها وقصورها وتناقضها وضعفها وتهافت دعوتها وعقم مزاعمتها فأصبح بخيبة أمله ربما توصل إلى يأس قاتل يؤدي به إلى الاقدام على الانتشار كما فعل بالعكس جارودي الذي اكتشف ان الماركسية طريق مسدود وانه لا (رجاء) له إلا في الإسلام فتمسك به .

كذلك وصل جاكوب مورنو (من عمالقة الفكر العقلي في أمريكا) ورائد المدرسة النفسية الاجتماعية — وصل إلى مأزق ودخل نفسه في مصيدة العلمانية فلم يستطع خروجاً، وقد انتحر أبشع انتحار إذ قرر ألا يأكل ولا يشرب حتى الموت.

وطالعنا الصحف بين حين وآخر عن افلام وانتحار زعيم من زعماء الماركسية أو الوجودية أو الفلسفات الالحادية، وقد أقدم (التوسيير) من أقدر فلاسفة المادة في فرنسا إلى ارتكاب جريمة بشعة إذ قتل زوجته وهي بجانبه على الفراش وأحيل إلى مستشفى الأمراض العقلية وأعلن (هايدري جاردن) عميد فلاسفة العصر في أوروبا عن الافلاس العقلي والفراغ الفكري وعن المأزق الذي وصل إليه العلمانيون، وقال: نحن نعيش في ليل أوروبا وأعلن سارتر ساعة احتضاره ان فلسفته قادته إلى هزيمة نكراء، ومعنى هذا أن الحلول الجذرية لقضايا الإنسان المعاصرة لا يمكن أن تجدها عند النظريات المادية أو التجريدية أو العقلانية أو المثالية. فإن هذا كله قد وصل بهم إلى (الطريق المسدود) وانتهى إلى الافلاس العقلي أو الأزمات النفسية، ولا يجد الإنسان الأمان إلا في الدين.

وقال دكتور مجد علي البار: انه من السخرية انه من أجل زرع قلوب لا غناء منها يموت أكثر من عشرة ملايين طفل سنوياً من سوء التغذية وأمراض الاسهال، انها حضارة شوهاء عوراء متفرطة شديدة الغرور والصلف حتى انها ادعت كنيسها الالوهية.

إن عشرة ملايين طفل يموتون كل عام في العالم الإسلامي بسبب الجوع ونقص التغذية والاسهال ويمكن انقاذ هؤلاء الملايين بتوفير الطعام لهم ولكن الحضارة الغربية الشوهاء تأبى ذلك وينفق ملايين الدورات على عمليات زرع القلوب ، حيث تستبدل قلوب من لا خير منها بقلوب القردة والكلاب والخنازير .

ويقول الدكتور برنارد : اني اشعر بونجز الضمير حيث كنت رائد عمليات زرع القلوب فلقد قمت بارتياد هذا المجال ولا أظن اني بعملي هذا قد أسعدت الإنسان فإن القلوب التي استبدلتها لم تعيش طويلا ولكنها جعلت حياة أصحابها سلسلة من الشقاء والتعاسة .

•••

في هذه المرحلة السابقة لمطالع القرن الخامس عشر الهجري كانت هذه الصيحات بمثابة نذر للصحوة الإسلامية التي كان من علاماتها اسلام المفكرين الكبار ، وكانت كتابات واضحة خطيرة قضى أن تظل محجوبة عن الانظار ولكنها هي التي فتحت الأبواب أمام الباحثين المنصفين .

الله أكبر : عبدالكريم جرمانوس  
أفول الغرب : ستنجلر .

الإسلام على مفترق الطرق : ليوبولد فابس (محمد أسد).  
الإنسان ذلك المجهول : اليكس كاريل .

محمد رسول الله : ايتان دينته.

بالإضافة إلى كتابات جمال الدين الأفغاني ومحمد عبده وعبدالحميد بن باديس واقبال ومالك بن نبي وحسن البنا والمودودي والندوى كلها أيقظت المشاعر للدور الجديد الذي ظهر فيه جارودي وبوكاي واليسون .

فتجد محمد أسد يقول : تعاطفت مع المفهوم الإنساني الهدائي للحياة أكثر مما أحببت نمط الحياة الآلي اللاهث في أوروبا وقد أدى هذا التعاطف تدريجيا إلى بحث أسباب الاختلاف ولم يكن هذا البحث ممكنا إلا بدراسة تعاليم الإسلام ، ومن تمكن هذه الدراسة بالقوة بحيث تدفعني إلى اعتناق الإسلام ، ولكنها استطاعت أن تفتح عيني على أفق جديد لمجتمع ينعدم فيه التناقض ويقوم على حد أقصى من الأنحصارية وقد بدا لي التناقض كثيرا بين واقع الإسلام وبين الامكانيات المثالية التي تتضمنها تعاليم دينهم ، ودفعني هذا الاكتشاف والحقيقة ازاء التناقض بين ما كان وما هو كائن فعلا إلى محاولة الاقتراب من الحقيقة من روية تتسم باللوعة والالفة فتجلت نفسي داخل دائرة الإسلام ، وكانت تجربة ذهنية خالصة جعلتني أفقن في وقت قصير ، ان العلة الوحيدة للانهيار الاجتماعي والثقافي لدى المسلمين اهنا ترجع إلى توقفهم تدريجيا عن اتباع روح التعاليم الإسلامية . وقد وجدت ان الإسلام ما زال موجودا ولكنه مجرد من الروح .

وبقدر ما أدركت كم هي صلبة وكم هي عملية تلك التعاليم

بقدر ما اثار في أعمقى التساؤل عن سبب انصراف المسلمين عن تطبيقها في حياتهم العملية . وناقشت هذه المسألة باستفاضة واستقصاء مع عددين من مفكري الإسلام إلى درجة اني الفيت نفسي أتحدث إلى المسلمين وكأني أعمل على حماية الإسلام من تراخيهم وعدم اكتئابهم ، ولم ادرك التطور الذي طرأ على موقفي حتى خريف ١٩٢٥ إذ كنت آنذاك في جبال افغانستان حيث قال لي حاكم مقاطعة شاب :

انت في الحقيقة مسلم ولكنك لا تعي ذلك .

وكانت هذه الكلمات صدمة الزمنتني الصمت ، ولكن عندما عدت إلى أوروبا سنة ١٩٢٦ وجدت التبيجة الطبيعية لوقفي هي اعتناق الإسلام ولطالما سئلت لماذا اعتنقت الإسلاموها يتحتم على أن أعرف باني لا أملك الإجابة فانا لم أتأثر بأحد جوانب الإسلام دون غيره وإنما تأثرت بالبناء الكلي المذهل في تماسكه وليس في امكانني حتى هذه اللحظة أن أفضيل بين جانب وآخر فالإسلام كما يبدو لي كعمل هندسي نموذجي متكامل كل جزء منه بارع التنااغم والانسجام مع الأجزاء الأخرى ، إلى حد انه يدعمها ويزد محسنهما وربما يكون هذا الاحساس بان كل ما تحتويه تعاليم الإسلام ومسلماته يأخذ مكانه الصحيح بشكل يجل عن الوصف ربما كان هذا الاحساس هو الذي ملك علي مشاعري .

## الفصل الثاني

# جارودي مرجع جديد في فهم الإسلام

فوق اكتاف هؤلاء جمِيعاً، من هاجموا الحضارة الغربية والفكر الغربي جاء جارودي، الذي كان منظراً ماركسياً عالي الدرجة، ليستوعب المفاهيم ويعيد صياغتها من جديد من خلال يقين صادق بان الإسلام هو منقذ البشرية في العصر الحديث.

فهو يجمع بين أمرين انه شاهد سقوط الحضارة الغربية ودليل على مستقبل البشرية الوحيد في ظل الإسلام ومن خلال مفهوم رجل كان يرى ان الماركسية ربما تعطى العالم شيئاً، وقد خاب ظنه فيها، فإذا به يجد في الإسلام ما يحتاج إليه المجتمع الغربي اليوم وتحتاجه الإنسانية دوماً.

ومن أبرز ما قرره في هذا بالنسبة للإسلام:  
**أولاً** : قدرة الإسلام على الربط بين الوسائل والغايات وهي المهمة الخطيرة التي عجزت عنها الحضارة الغربية وكانت مصدراً للشrix الشديد الذي أصابها والذي هو موردها مورد الملحمة.

**ثانياً** : الأصرار على البعد الاهلي للمجتمعات والحضارات والاقرار بالسلطة العلوية وهو البعد الذي تجاهله الحضارة الغربية تماماً وكان من أسباب عجزها وتعزقها

ويرى جارودي أساساً أن انكار الالوهية هو أكبر محاذير الفكر الغربي والحضارة الغربية وانه هو الخطط الأكبر.

ثالثاً: فكرة الجماعة والعمل الصالح لصالح المجتمع.

رابعاً: جحود الغرب للفكر والترااث الإسلامي وتجاهل الدور الخطير الذي قام به المسلمون في مجال العلوم التجريبية وغيرها.

خامساً: استناداً إلى الوحي القرآني يوجد في الطريق الصحيح للإسلام حلولاً للمشاكل التي تعترض الحياة اليوم دون أن نمزج ذلك بتقليد التماذج الأمريكية أو السوفيتية أو أن نخلط بين الاتجاه نحو العصرية مع الاتجاه نحو الغرب.

سادساً: إن مفهوم الدولة والحق عند الإسلام عكس مفهوم الدولة والحق عند الرومان ويختلف تعريف الملكية في الإسلام بالنسبة للحقوق ونجد اختلافاً وتميزاً عن الحقوق والشائع الرومانية والربانية كما تختلف مفاهيمها.

فالله وحده هو المالك وإدارة خبرات هذا الكون وظيفة اجتماعية فاستعمال الملكية له أهداف أبعد من الفرد ومن فائدة الفرد الشخصية وهنا يبرز التضاد بين نظرية الفردية ونظرية الجماعية الإسلامية.

وحكم الإسلام يختلف عن حكم الملوك على أساس

الحق الاهلي وكالديمقراطية التي ترتكز في حكمها على شخص أو حزب واحد — وفي ديمقراطية أثينا نحو ٢٠ ألف مواطن بجانبهم أكثر من مائة ألف رقيق محروم من كل الحقوق وهي ديمقراطية قائمة على الرق وهي ديمقراطية لأهل الأملاك.

إن الفرق واضح بين الديمقراطية والشوري:

المؤسسات الغربية ومنها مؤسسة الديمقراطية تبني على أساس تقديس الفرد وكأنه كل شيء في الكون وهو مصدر القيم، وغاياتها، بينما الشوري الإسلامية مؤسسة فردية اجتماعية في نسيج واحد منسجم متكملاً وعندما نستورد المؤسسات الغربية نكون قد قمنا بمحنة الإسلام بسم خارجي، فالفردانية التي تحول الفرد إلى مقياس وغاية للقيم هي عملية قتل للروح الجماعية والسمو الروحي الذي يجعل من وجود الإنسان نفسه وسيلة لغاية: هي تحقيق رسالة الاهية.

سابعاً: إن الاقتصاد السياسي الغربي مثلاً في صورته البرجوازية والماركسية ليس علماً حتى ولو كانت الكتب مفعمة بالمعادلات، وليس الأمر إلا أيدلوجيات وضعت لاثبات مذهب يخفي مسلماته المسقبة (أي تصوّره الخاص للإنسان) الاقتصاد السياسي ينظر إلى الإنسان في تصوّره له على أنه لا تقوده إلا مصالحة.

الشخصية ، فهو قائم على تصور يحظر من قيمة الإنسان ، ان هذا الإنسان الاقتصادي لا تنظر إليه إلا باعتباره منتجا ومستهلكا وإنما هو عكس الإنسان الإسلامي .

بل ان الاقتصاديين الماركسيين ليتقدون العالم البرجوازي لذلك فإن الملكية كما عرفها القانون الروماني تحول للملك الفردي (حق الانتفاع والمنفعة) بينما الملكية في مفهوم الإسلام هي وظيفة اجتماعية أي أن مصالح الفرد تابعة على الدوام لمصالح الجماعة ، وانطلاقا من المبدأ الأساسي من مبادئ القرآن في المجال الاقتصادي نأخذ (ادانة الربا) بمعنى أوضح ومن العبث أن نمضي بعيدا عن الجدال والاستدلال بحثا عن الفرق بين الفائدة والربا فلا فرق في رأيي ، والمهم ان الربا يعكس انحطاطا بقيمة الإنسان ويعلي المال عليه ورفض الإسلام لظاهرة الربا هو رفض لاستغلال المال على الإنسان وهو ارتفاع بقيمة الإنسان .

ثامنـاً: إن الحضارة الغربية تدعى حصر الحياة في (الضروة والصدفة) كما يدعى علماء الأحياء أو إلى (لا معقول) أي انعدام المعنى وموت الاله وموت الإنسان وموت كل شيء كما يقول دعوة العدم ، ولا توجد حضارة

اغفلت بصورة كلية التساؤل عن معنى الحياة والموت  
مثلكما تفعل الحضارة الغربية الحالية ، مما أدى بها خلال  
خمسة قرون إلى طريق مسدود ، سيؤدي إلى انتحار  
الكون بأكمله .

ومن ذلك انخضاع كل حقيقة واقعية إلى المفاهيم  
الكمية مستبعدة الحب والإيمان والمعنى .

تاسعاً: إن الغرب في محاولته اعطاء معنى للحياة والتاريخ قد  
فرق بين العلم والحكمة أي بين الوسائل والغايات ،  
ان المحرك الرئيسي لتطور العلوم والتقنيات في الحضارة  
الغربية يتمثل في حب الأفراد واللام للقوة والمصلحة  
المباشرة ، فالعلوم في الغرب تهدف إلى سد حاجات  
هي قاسم مشترك بين الإنسان والحيوان (الغذاء  
والملبس والدفاع عن النفس والهجوم على الغير) أما  
الإسلام فإن تحركه الأساسي يتمثل في البحث عن  
علاقات وجود الله والاصناع إلى ندائه والخضوع  
لرادته .

## أما الإسلام فماذا يعطي؟

أمام الأفلاس الذي أصحاب التمرين الأمريكي والسوفيتى وبعد  
خمسة قرون من هيمنة الغرب المطلقة يمكن للإسلام أن يبعث  
جذوة الأمل في هذا العالم وذلك ليس بالأمر العسير إذا ما تمكن

من تجاوز الجمود الذي أصابه منذ خمسة قرون والكشف من جديد عن المبادئ التي كانت سبباً في عظمته.

إن الإسلام هو توجه للديانة الإبراهيمية التي دعت الإنسان (عبر اليهودية وال المسيحية والإسلام) إلى تحقيق غايتها الكبرى، وفي مقدور الإسلام مرة ثانية أن يحيي من جديد الأمل في مجتمعاتنا الغربية التي حطمتها الفردية ونموذج التو الذي يقود العالم إلى الانتحار.

فقد انقد الإسلام عند مولده العالم من الانحطاط وجاء القرآن معلنا بقوة علو الخالق وتساميه مشيداً نوعاً جديداً من الجماعية فاعطى الملايين من البشر وعيها بالبعد الإنساني الحقيقى وبالبعد الربانى وأكسبهم روح حياة جديدة: هذه المساهمة التي قدمها الإسلام من قبل يمكن أن يقدمها اليوم في سبيل مستقبل يتسم بالإنسانية في عالم قضى فيه على التسامي.

في مثل هذه الظروف يمكن للإسلام أن يقدم للعلم الشيء الذي يفتقر إليه — معنى الحياة — فالإسلام لا يقتصر على ربط العلة بالعلة بل يرقي ليرجع كل شيء في النهاية إلى الغاية الكبرى.

في الإسلام يتمثل تحرك العلم في البحث عن علامات وجود الله والاصناف إلى ندائها والخضوع لرادته وتنظيم العالم حسب هذا الاتجاه.

وبالتالي لا يكون التسابق بينبني الإنسان لامتلاك العلم والتقنية كوسيلة للسيطرة بل يكون الإنسان خليفة الله في الأرض لانشاء عالم يكون متكائناً مع الغاية الاهمية.

فإِلَّا سُلَامٌ لَا يُفَرِّقُ بَيْنَ الْعِقِيدَةِ وَالْعِلْمِ وَالْتَّقْنِيَّةِ بَلْ إِعْكَسٌ يُوحَدُ بَيْنَهُمَا فِي بُنْيَةِ وَاحِدَةٍ مُتَّسِكَّةٍ كَمَا لَا يُفَرِّقُ فِي الْبَحْثِ عَنِ الْقَوَانِينِ وَالْأَسْبَابِ وَالْبَحْثِ عَنِ الْغَايَاتِ وَالْمَعْنَى وَلَا بَيْنَ الْقُوَّةِ الَّتِي تَوَفَّرُ لَنَا التَّقْنِيَّةُ لِلْسُّلْطَنَةِ عَلَى الْأَشْيَاءِ. وَوُجُوبُ اسْتِعْمَالِهَا كَوْسِيلَةٍ لِعِبَادَةِ الْخَالِقِ.

إن اضفاء طابع إسلامي على العلوم يتطلب وضع فلسفة إسلامية حقيقة لا تنحصر كما هو شأن الفلسفة الغربية — في نقص المعرفة وفي تفكير لا يتناول إلا امكاناتها ومنهاجها بل يجب أن يتناول غاياتها في المقام الأول والأهداف التي يجب أن تنطوي بالبحث العلمي لكي يسخر لازدهار الإنسان لا تدميره ان المشكلة تمثل في ربط العلم الوضعي — الذي هو اكتشاف الوسائل — بالحكمة الاهمية التي هي البحث عن الغايات وارتفاع الغايات الدنيا إلى الغايات الأسمى بحيث تفضي إلى الغاية النهائية.

إن خلافة الإنسان في الأرض تعني انه قد آلت إليه إدارة العالم، لكن بحسب تعاليم الخالق ووسيلته في ذلك استخدام العلم الذي يعيشه على البحث عن الأهداف — والغايات الأوربية للعلم اليوم لا تسمح للإنسان بمعرفة الأسباب الأولى للأشياء

وبالتالي لا تمنحنا الشعور بالاعتماد على الخالق وطاعته، كذلك لا تتيح للعقل الفرصة لادرأك الهدف الأسمى والقاعدة العليا التي تميز بين الخير والشر، لذلك كان من الضروري أن يضاء الطريق بالنبوة لكل من العقل الذي يبحث عن الأهداف، فالنبوة تمكن الإنسان من استخدام قدراته وتوجهها للقيام بدورة على أكمل وجه.

إن سيدنا محمد ﷺ لم يكن نبياً فقط ولكن قائد دولة استطاع أن يحقق المبدئين الخالدين لكل مجتمع إنساني وهم السمو (أي الإيمان بالقيم المطلقة) المستمد من الإيمان بالله. وروح الجماعة التي تعطي كل مسئول مسئولية شخصية عن مستقبل الآخرين واليوم بعد خمسة قرون من سيطرة الغرب يتعرض للهلاك لأنه تناست هذين المبدئين: الإيمان وروح الجماعة.

ولم يبق أمام البشرية إلا أن تواجه صراعات شتى بين إرادة كل شخص وصراعه لتحقيق مآربه الشخصية.

●●●

وقد حاول جارودي التعريف لدى الغرب بـالإسلام بـحق هو الراية الخفافة التي لا تعلوها راية ولا خلاص للإنسانية إلا بالعودة إلى الإسلام في جوهره وتعاليمه مستعرضاً فشل المسيحية اليوم ودعاة الرأسمالية والشيوعية، هذه المذاهب التي ركبت على انانة الإنسان والفردية والطبقية فـما نشأت معه مساوئ اليوم ومجاعة

اليوم (٤٠ مليون يموتون بسبب المجاعة والحرمان) هذه النظم التي قسّت على الإنسانية وجلبت لها الدماء والفناء وكلما يقوضها الإسلام بمبدئه النير الذي يجعل الملك لله وحده ويحرد الإنسان في انانيته المستفحلة وزراحيته العمياء.

ويعرف جارودي بفضل الحضارة الإسلامية على الحضارة المعاصرة على نحو لم يسبق إليه فهو

(أولاً) يعلن أن الحضارة في الغرب لم تبدأ من ايطاليا مع احياء التراث اليوناني والروماني ولكن في أسبانيا مع بدء اشعاع العلوم والثقافة العربية الإسلامية ، ولكنه يرى ان هذه الحضارة الغربية لم تأخذ من العلم العربي الإسلامي سوى مناهجه التجريبية وتقنياته تاركة العقيدة التي كانت توجه هذه المنهاج والتقنيات إلى الله تعالى ليظل العلم في خدمة البشرية على الدوام .

(ثانياً) يقرر ان استقبال الشعوب لل المسلمين استقبال المحررين لا استقبال المحتلين ففي أسبانيا كان أغلبهم من الفلاحين الذين أثقل كواهلهم الاقطاعيون ، (وفي الشام ومصر) كذلك فكل هؤلاء استبشروا خيراً من قدم المسلمين الذين رفعوا عنهم الاغلال وكسروا عنهم القيود فضلاً عن ان الإسلام لم يعمد إلى اغلاق بيع اليهود وكنائس النصارى ولم تغتصب الأرض من الذين يعملون بها بل أكتفى بفرض ضريبة صغيرة عليها وما كان هذا

إلا لأن الإسلام جاء بحضارة سامية ونفس القول ينطبق على فارس والروم . لقد انتشر الإسلام بقوة العقيدة لا بقوة السلاح وحرر الشعوب المقهورة التي كانت ترزح تحت نظام وطغيان الاقطاعيين رجال الكنيسة المحليين .

(ثالثاً) الإسلام خلافاً للكنيسة لا يفرق بين الدين والدنيا وإن السياسة هي جزء من الإسلام أو هي الإسلام كله وإن الإسلام كان عقل تحرير للشعوب التي فتحها وحركات التحرير التي شهدتها عدة بلدان .

(رابعاً) العلوم الإسلامية في حدقة الحياة والإنسان لم تكن مستقلة عن الإنسان بل كانت في خدمته وما كان العلماء ليعالجو نوعاً من المعرفة بعزلة عما يعتبره الإسلام هدفاً ومعنى للوجود .

(خامساً) إن النظرية الفردية الأوروبية انبثق عنها نزعة عدم الولاء للجماعة ولركائز إسلامه وانبثقت عنه «الملائكية» أي العلمانية التي هي ضد العقيدة ، وهكذا فمنطق أوروبا لا يصلح مطلقاً للعالم الإسلامي والإسلام يتميز ببعدين أساسيين في هذا المضمار في تقويمه لدور الفرد .

(١) السمو بلا حدود (الإيمان) .

(٢) الأصل في الحياة الإسلامية ليس للفرد المطلق بل الفرد المنتهي للأمة الإسلامية .

(سادساً) التحدث ضرورة حضارية والتغريب انتشار حضاري

فالتعريب تقليد واستبعاد والتحديث تطور مبادئ وثقة حضارية في النفس ومبادرة وقيادة . أما التغريب فهو سُمْ قاتل بينما التحديث بمعنى العودة للسلفية المفتوحة إلى الجذور دون تقليد أو اقتباس في صياغة الحياة ، هذه العودة هي الحل الحضاري أمام المسلمين إذا أرادوا أن يكون لهم وجود حقيقي في التاريخ .

(سابعاً) ان نقل التكنولوجيا عن الغرب بطريقة شاملة يوثر على صياغة الحياة وهي فكرة قال بها شبحلر وتويني ، ولكننا نطالب بالانتقاء ، لا بد أن تكون لنا تكنولوجيا خاصة بنا .

إن الإسلام قادر على تمكين الإنسان من اتباع طريقة أصلية متوجهة إلى الله لتطوير وتنمية العلوم والتقنيات والسياسة لصالح الإنسان ، إن الإسلام يملك الامكانيات الفعالة والطاقات لاجتاج حلول للمشاكل التي نواجهها بشرط ألا نخلط بين الحداثة والتقديم ، وبين تقليد الغربيين في علومهم وتقنياتهم ، على المسلمين أن يبنوا تقدمهم على قيمهم وتاريخهم دون تقليد الغرب بطريقة عمياً وعلى المسلمين أن يجدوا طرقاً جديدة للتنمية والتقديم دون تقبل وتقليد وعلينا أن نرجع إلى القرآن الكريم لأنه يحتوي على كنوز عظيمة لم يكشف النقاب عنها كلها بعد .

إن جاروي وبوكاي والسوون وغيرهم هم علامات جديدة على طريق الإسلام في العقد الأول من القرن الخامس عشر الهجري

وسوف يأتي يوم ينظر إلى هذه الظاهرة بابتسام من أجيالنا القادمة حيث تنسع هذه الدائرة إلى أبعد مدى ولكن اليوم نقف منها موقف التقدير الكامل فقد كشفنا عن (افق جديدة للإسلام في الغرب) خلال القرن الرابع عشر ولكن حركة اليقظة مازالت تكسب كل يوم قلوبًا وعقولاً جديدة من عقول النواوغ فمن خلال الصراع بين العلم والدين والخلاف بين الدولة والكنيسة ومن خلال مجتمع قائم في ظل الانحلال الخلقي والاباحية المطلقة والأنظمة والأيديلوجيات التي ظهرت كمناهج للحياة نرى هذا الضوء الكاشف بقول جارودي :

(اخترت الإسلام لينقذني من خوفي من ضياعي)  
فقد كان معروفاً أنه أحد طريقين للعالم الذي يكتشف حقيقة  
الحضارة أما الإسلام وأما الانتحار : يقول جاردي :

عندما اخترت الإسلام ديناً كنت قد أقمت حواراً لا حدود له مع العقائد الأخرى : المسيحية واليهودية والماركسيّة وكان هذا خياري الأخير في اليهودية ثم حاخامات عملوا من أجل تعويض الجانب الالهي وحتى الإنساني في هذه الديانة وتحويلها إلى وسيلة للسيطرة والانكفاء وربما أيضاً تحويل الكراهة إلى حالة ايديولوجية ، ان الفلسفة الماركسيّة لا تستطيع أن تفرق بين الشخص الميت والشخص الذي لا يزال على قيد الحياة ان التاريخ ليس الوسيط الضروري بين الله والإنسان وليس الوسيط الضروري بين الإنسان والطبيعة في الإسلام لا وجود قط لهذه الضرورة اللاحقة للفطرة

الإنسانية .

إن الدكتور رشاد قطار يصور هذا الموقف أحسن تصوير حين يقول : كان البسطاء يتوجهون إلى الإسلام في كل القارات ، أما في القرن الهجري الجديد فقد رأيت عباقرة الفكر وفلاسفة الاستكبار والتحدي بدورهم ، بدأو يقولون : الإسلام إلى أين وما هو الإسلام ؟

إن الإسلام يتحاور الآن مع أقدر العقول في الوقت الذي يتراجع فيه المسلمون لسر يعلمه الله أن الإسلام يتقدم في عصر تراجع المسلمين ، هذا شيء لافت للنظر فحال المسلمين كما نشاهد الآن ومع ذلك فالإسلام يتقدم بثبات ، لا اعتقاد أن هناك ديناً مؤهلاً ونبيهاته بدأت تظهر الآن ، لا اعتقاد أن هناك ديناً كونياً مؤهلاً يتعامل مع الإنسان في الحالة الوضعية غير الإسلام لأن الإسلام لا يصادر العقل ويشجع العلم والابتكار والفنون والثقافة . الإسلام هو الدين الذي لم ولا يمكن أن يلاحظ فيه شكلياً الإله ، لأن الإله كامل ، الإله شامل ، الإله الله كل الأديان نحن في حاجة إلى أن نصدر إلى الغرب المسلم القدوة العملي .

والمعروف بالنسبة للغرب أن يتكيف الدعوة الإسلامية مع معطيات الغرب ، فالغرب متعب لعقليته لدرجة أن برتراند رسل يتمنأ بها حين قال : العقل والعقلية دفعت الغرب إلى اللا معقول . وقد أشارت المجلة العلمية أن هناك زحفاً غريباً للإسلام ، فجارودي يعتبر من عملاقة فلاسفة العصر ، كان متربعاً على

كرسي الريادة الكونية في الفلسفة وفجأة سبحانه الله اكتشف انه لا شيء مع انه قمة، لماذا، لأن الرجل كانت له شجاعة الاعلان على أن المأزق آل به إلى الإسلام.

إن قبول جارودي للإسلام أحدث أزمة بين العمالقة الثلاث :  
١ - جالوب مورنو انتحر وأبشع انتشار، عالم عظيم رائد المدرسة النفسية الاجتماعية في الولايات المتحدة.

٢ - التوسيير من قمم فلاسفة المادة والماركسية وصاحب الدفاع المشهور لنظرية بعنوان (من أجل كارل ماركس) منظر عظيم في الغرب وهو صديق لجارودي ، قتل زوجته بجانبها في السرير وجاء إلى قصر الأمن ليسلم نفسه وأحيل إلى مستشفى الأمراض العقلية . لقد قادت المسيرة واسعها (موسوعة اليأس) جارودي إلى الإسلام لأن العقل في قمة عطائه الفكري ، العقل العربي ويتمتع بسخونة هائلة وتمرد ، العقل الغربي تقريريا التقى بتطوريته ووجوديته وضروريته ، التقى بالmAزق ، الجميع يعلن المأزق ، ربما أكثرهم نزاهة هو عميد فلاسفة العصر (هایدی جارون) الفيلسوف الوجودي حينما أصر على أن الطريق لا يؤدي إلى أي مكان وعلى الإنسان وهو في هذا القلق (الذى اسماه ليل أوري) تحدى هذا المفكر ومات وهو في قمة الاعلان عن الأفلام ، كما قال سارتر قبل وفاته : ان فلسفتي قادتني إلى هزيمة نكراء لما سئل وهو يختضر ، وسارتر معروف انه رائد

الشباب وطلاب الجامعات ، طلب في احتضاره أن يوتوه بقسيس من قرية ، وقال لانني لا أميل أن يأتيني كاردينال لأنني اعتقد انهنبي معشوش ، أريد قسيسا وجاءوا له بهذا الرجل البسيط ليعطي له الغفران أو الاعتراف وأعلن حينما سُئل إلى أين قادتك فلسفتك : قال فلسفتي قادتني في النهاية إلى هزيمة نكراء نعم : لا رجاء إلا في الإسلام .

فلما وصل جارودي إلى المأزق والمعروف انه انسان موهوب ومفكر شجاع ، دافع عن الاشتراكية والماركسيه بشجاعة فائقة ، فحين اكتشف أن القضية (مأزق) وطريق مسدود ، أعلن أن لا رجاء إلا في الإسلام ولذلك سمي نفسه رجاء جارودي ، أي لا رجاء إلا في الإسلام أ.ه.

وعن آخر مسلم (ستيف جونسون) (٢٤ ديسمبر ١٩٨٥)

الحضارة الغربية ليست ذات معنى وان كان مظهرها الخارجي براق الملامع فهي لا تحمل أية مضامن تتجز وتبثح أعمالاً مدنية تكنولوجية ، وليس هناك من هدفه تخدمه ، باستثناء الربح المادي هذه الحضارة بلا معنى ولذلك نرى تحولاً متنامياً نحو الإسلام فالإسلام هو الدين الأول الذي يبشر ويمتد هناك واعداد المسلمين في ازدياد .



## الباب السادس ماذا يرى مفكرو الغرب في عقيدتهم

كان دعاء التغريب يحملون في أيديهم وعائين: وعاء ينكر الإسلام جملة ويزدريه ويحاول أن يشبهه بال المسيحية الغربية ويفرض على أصله مفهوم الملائكية (العلمانية) التي هي اللادينية ووعاء يرفع شأن الحضارة الغربية ويعلي بها وينخلق حولها جوا من الانبهار يملأ به مناهج التعليم والدراسة والصحافة والاعلام كله وذلك في محاولة خطيرة ماكرة لتحطيم التموج الإسلامي واحفائه والتشكيك في جدواه ومن وراء ذلك قوى كثيرة تعمل في محيطها الخاص ولكنها تجتمع في خطة واحدة ضد الإسلام سواء أكانت مسيحية غربية أم ماركسية أم صهيونية (تدعى عليكم الأمم كتداعي الأكلة إلى قصتها) كما صورها رسول الله ﷺ ولكن الأمر لم يكن يمضي فيما يريد هؤلاء تماما ولم تكن خطة التغريب التي رسموها ل تستكمم طريقها إلى تصفية قواعد المقاومة الفكرية الإسلامية، فإنها سرعان ما تندى صوت الحق على لسان الدعاة بالعودة إلى المنابع حتى بدأ يتغير كل شيء ونشأ جيل جديد يؤمن بالاصالة، واندفعت أقلام الإسلام تكتب في كل الميادين في محاولة لتصحيح المفاهيم ودحض الشبهات ثم كانت الخطة الجديدة في مطلع القرن الخامس عشر الهجري التي ترمي إلى أسلمة العلوم والمناهج والمصطلحات.

وبدأت البلاد العربية والإسلامية تأخذ من نظام الإسلام مادة في دستورها وخطة لتصحيح القانون والتعليم والاقتصاد.

وهناك أحسن المتأمرون بان خطتهم تنهر تماماً وتحطم كلية، فكان أن بدأوا يعيدون ترتيب أوراقهم في مخططات جديدة أشد شراسة لمقاومة هذه الصحوة الإسلامية الحقيقة التي امتدت في العالم الإسلامي من اندونيسيا إلى رباط الفتح وادهشهم أن كل ما فعلوه خلال قرن ونصف قرن من الزمن معه محاولة لتغريب هذه الأمة في فكرها ومجتمعها ومن وسائل الغزو المختلفة على مختلف الجهات قد تساقطت واردت السهام إلى صدور أصحابها على النحو الذي يكشف عنه هذا البحث حتى جاء رجال من الغرب نفسه يكشفون خطيبة حضارتهم على النحو الذي فعله جارودي ومن قبله الكثيرون، وكان لابد أن يظهر رجال في المجال الآخر يكشفون تضارب النصوص المقدسة التي احتوتها التوراة والإنجيل على النحو الذي تناهى إلينا من عشرات من رجال اللاهوت وفي مقدمتهم: (موريس دايلز، بينهام، هولدن، جون هيك، دون كيويث) مؤلفو كتاب (أسطورة الله المتجسد) التي هزت دوائر اللاهوت في الغرب بالإضافة إلى ما كتبه الدكتور موريس بوكاي.

•••

لقد كانت كتابات هؤلاء العلماء الغربيين خطوة تالية لما كشفه علماء الإسلام من حقائق حول اضطراب النصوص

المقدسة منذ بدأت هذه المراجعة في صدور الإسلام

الباحث : في الرد على النصارى .

ابن حزم : الفصل في الملل والنحل .

الغزالى : الرد الجميل (الهبة عيسى بصرىح الانجيل) .

ابن تيمية : الجواب الصحيح لمن بدل دين المسيح .

محمد عبده : الإسلام والنصرانية في العلم والمدنية .

وبالإضافة إلى كتابات ابن حزم وابن القيم جاءت كتابات العصر الحديث «رحمة الله الهندي» أبو زهرة ، أحمد شلبي ، كل هذا قد قرأه الباحثون الغربيون واستوعبواه قبل أن يعلنون موقفهم على النحو الذي سنفصله من بعد ، ولكن هنا بقصد ذلك الشعور الخطير الذي أذهل دوائر الكنيسة عند استعلان الصحوة الإسلامية وهزيمة عشرات النظريات الباطلة التي طرحتها الفكر المسيحي إلى جوار نظريات الفكر المادي والماركسي والصهيوني .

كانت الصحوة مصدراً لحركة خطيرة جديدة ترمي إلى تعزيز الواقع التي اهتزت وكان منطلقها من التبشير الذي اعتمد ملايين جديدة ووسع دائرته وتحرك رأس الكنيسة إلى عشرات الواقع يحاول أن يستعيد ما ضاع منه .

وكان أخطر المواقف ما قامت به الحكومات في أوروبا بالنسبة للجاليات الإسلامية التي تجمعت في فرنسا والمانيا وغيرها وأصبحت تقدم صورة الإسلام واقعية لأهل الغرب المتطلعين إلى

أفق جديد يخلصهم من الأزمة المادية التي تحطم معنويات النفس وتوقعهم في الاغتراب والتفرق .

وقد تالت الحملات المسعورة على المسلمين في الغرب وخاصة من فرنسا حيث دخل الإسلام أكثر من خمسين ألف من كافة الأوساط الاجتماعية مما ألهب مشاعر أعداء الإسلام للتربص ورصد كل صغيرة وكبيرة واثارة الغبار الكثيف من حولها ليشكّو الناس في كل شيء حول هذا الدين الذي يدخله في كل يوم أفواج من الناس ، فالكنيسة الكاثوليكية لا تبدي قلقها من هذا الرقم فحسب ، بقدر قلقها من عمق إيمانهم والأسباب التي أدت بغالبيتهم إلى ترك أو تجاهل الكاثوليكية والاتجاه نحو الإسلام هذا الدين الذي أصبح يمتد بلا توقف . وقد بلغ هذا التحول حدا جعل كلا من المجلة الكاثوليكية (لاكتواليه) وصحيفة لوموند وفرانس لي آراب تخصص عدة مقالات لبحث هذا الأمر فهؤلاء المسلمون الجدد يختلفون تماما عن المسيحيين الذين كانوا يتحولون إلى الإسلام قبل ذلك حيث كانت الهجرة مقصورة أساسا على العسكريين الذين عاشوا الإسلام خلال حقبة من الوجود الفرنسي في شمال إفريقيا أو الشرق الأوسط ، وأبرز هؤلاء هيتو خليفة ، الجنرال كلير الذي كان على رأس الجيش الفرنسي الذي مكث في مصر بعد حملة نابليون أما المجموعة الجديدة فتتألف من المفكرين المستشرقين الذين درسوا النصوص الروحية والفلسفية الإسلامية من أمثال (رينيه جيبون (توف ١٩٥١) الذي

كتب عن القيم الروحية في الإسلام أما الأشخاص الذين يتحولون إلى الإسلام في فرنسا (التقرير عام ١٩٨٥) فينتمون إلى حركة أكثر انتشاراً فمنهم مفكرون أمثال جارودي وميشيل سود كبونيز (عالم الدراسات الصوفية) وفنانون (موريس بيجار) وموظفوون وعمال من وجدوا في الإسلام الطمأنينة والتضامن والبساطة والزهد والقناعة والتوجه إلى الله دون وسيط ، وفي المقابل لهذا الانتشار تشن الصحف الفرنسية هجوماً شديداً على الإسلام والمسلمين ومن هذه الصحف (باري ماتش) التي تخصصت في هذا الجانب ولومند التي تخصصت في مهاجمة جارودي وتجريحه وهي حملات وراءها التغلغل الصهيوني في فرنسا وسيطرتهم على الإعلام الغربي والفرنسي بصفة خاصة وقد هيأت الصهيونية المجتمع في فرنسا لكي يكره ويقاوم كل ما هو عربي أو إسلامي وكل ما هو مسلم وليس حادثة الشاب الجزائري الذي هشموا رأسه والقوة من نافذة القطار بعيدة عن الذهان ، والإعلام اليهودي في فرنسا يسيطر على كل شيء ويقود حملات الأهالي ضد بناء المساجد في الشارع الذي يسكنونه وقد اتخذ في ذلك اليهوديون واليساريين والشيوعيون والملحدة بحجج أنها ستكون معاقل رجعية ، فالإسلام في رأيهم دين عرب ودين ثالث متخلف يزحف وراء البشرية .

ويتحدث مع نيوزويك الأمريكية عن أن الصحوة الإسلامية هي نكسة شديدة للفكر الحديث تهدد العالم ، ان المسلمين

يشعرون من وجهة نظرهم أن النظام العالمي كما هو موجود اليوم يائس، وان المسلمين يشعرون تجاهه بالأسى وعدم السعادة وتدesh الصحيفة من خطر يهدد العالم على أيدي المسلمين المتمسكون بما فيها أمريكا وكيف أن ذلك المد الجديد ينذر باكتساح العالم كله.

وتقول الصحيفة: ان ما يجعل للإسلام طبيعة (شريرة)! هو سرعة ومقاييس الانتصار الأول الذي قام به مجموعة بسيطة من اتباع الرسول فحطموا الإمبراطوريات ووصلوا إلى فرنسا غرباً والصين شرقاً (وهي دعوى باطلة دحضها المفكرون المسلمون مراراً وتكراراً).

ويتصل بهذا ما أشار إليه الدكتور ادوار سعيد في كتابه (تفطية الاعلام الامريكي للإسلام) بقوله ان وسائل الاعلام وصناعة الرأي العام في الولايات المتحدة تعرض الإسلام والثقافة الإسلامية بصورة مشوهة للجمهور الامريكي ، وقال انه توجد علاقة عضوية بين التشويه وبين العداء التاريخي الذي يكنه الغرب النصراني للإسلام والمسلمين ، ذلك العداء الذي امتد منذ أيام الحروب الصليبية واستمر بشكل أو اخر حتى يومنا هذا.

ومن مؤامرة هذه الخطة ان تربط كل الظواهر والمظاهر السلبية في المجتمعات الإسلامية بالدين الإسلامي في محاولة لايهم الجمهور بان الإسلام هو سبب التخلف الذي يعاني منه الكثير من البلدان الإسلامية كذلك فإن الأبحاث والدراسات المتعلقة

بإسلام في الولايات المتحدة ماتزال تعانى من التشويه والسطحية وعدم الموضوعية حيث أن التعصب ومنطق النفعية السياسية (البراجماتزم) لاتزالان توجهان وتحكمان في هذه الدراسات .

ولم يتوقف الأمر عند هذا المخطط الخطير الذى يرمى إلى مقاومة توسيع الإسلام ويعمل على النيل من الصحوة الإسلامية ، بل هناك التركيز على التبشير الذى هو في حقيقته «محاولة بتنصير المسلمين» وقد أعلنت في هذا المجال مخططات كثيرة تركز على بعض مناطق إفريقيا وجنوب شرق آسيا ، يقوم بها مؤسسين الفاتيكان و مجلس الكنائس العالمي وقد كانت تعليمات الفاتيكان (سكندرية الأديان غير المسيحية) قد أعدت بيانا يتضمن التوجيهات الكنيسة للمبشرين جاء فيها : ليست مهمتكم أن تدخلوا المسلمين في النصرانية فإن ذلك تكريم لهم وإنما مهمتكم أن تخروا المسلمين من الإسلام ليصبحوا مخلوقات لا صلة لها بالله (تبارك وتعالى) ولا صلة لها بالأخلاق التي تعمد عليها الأمم ، وفي العقود الأخيرة عقدت عدة مؤتمرات لوضع خطة التنصير العالمي ففي مؤتمر أمريكا الشمالية لتنصير المسلمين (ولاية لولورادو - ١٩٧٨) حيث قدم المؤتمر اربعون بحث تناولت جوانب نظرية ودراسات ميدانية حول جميع أجزاء العالم الإسلامي دون استثناء بما في ذلك الأقليات المسلمة في أوروبا وأمريكا وحضر المؤتمر ١٥٠ عضوا يمثلون أنشط العناصر التبشيرية في الجامعات والكنائس والمؤسسات البروتستانية الأمريكية الأخرى ، وفي هذا

المؤتمر ومؤتمرات أخرى اعتبرت ميلارات من الدولارات لتنصير المسلمين وخاصة في إندونيسيا ودول إفريقيا كما نشرت اذاعات مختلفة باللغة العربية للتبيشير موجهة إلى بلدان المغرب وشمال إفريقيا والأف الرسائل البريدية باللغة العربية والفرنسية موجهة إلى شخصيات معروفة ندعوها إلى النصرانية فضلاً عن مجلات تصدرها المراكز التبشيرية وترسل إلى مختلف البلاد الإسلامية يتضمن دروساً وآيات من الانجيل وقصص ومحاورات حول الكتاب المقدس وتوزيع نسخ فاخرة من حجم كتاب الجيب وأصغر لانجيل يوحنا فضلاً عن لوحات فنية تجسد عقيدة التثليث و يوميات من ورق مزروع من أعلاها آيات من الانجيل.

كل هذا في غارة جديدة على العالم الإسلامي ، فقد أعلنت في السنوات الأخيرة حقائق جديدة منها أن ألف مليون من الدولارات لتحركات البابا ، و مiliار دولار تنفقها بعثات التبشير لتحويل فقراء المسلمين عن دينهم ، وان ٤٥٠٠ شخص قتلهم المبشرون في يوم واحد في إندونيسيا لأنهم رفضوا الدخول في المسيحية .

ويقول المبشر الكاثوليكي (جيرويز) ان الإسلام يقف على أبوابنا من ساحل الشمال الإفريقي يواجهه أوروبا بل يلاصها حقيقة على طرف المتوسط عند أعمدة هرقل وفي القسطنطينية ، هذه الكتلة الصلبة المتدة من إفريقيا الشمالية إلى غرب ووسط آسيا ، إنهم كخابور ثابت لا يتململ بفصل الغرب المسيحي عن الوثنية أو الشرق المتخلف .

وتضع الفاتيكان مشروعها يرمي إلى وحدة الكنيسة المسيحية ودفع طوائفها وقد فطنت خطوات منه باعلان تبرئة اليهود من دم المسيح ورفع الحرمان المتبادل بين الكنيسة الكاثوليكية والارثوذكسية والعمل على نشر المسيحية في العالم أجمع وتلقي الكنائس على العمل على تنصير أكبر عدد ممكن من أبناء مختلف الشعوب وتحويل اندونيسيا إلى بلد نصراني في مدة أقصاها ثلاثون عاما.

كذلك فقد غيرت الكنيسة الكاثوليكية موقعها من الماسونية، وكانت الماسونية حركة يهودية هدفها القضاء على الأديان المسيحية والإسلامية معاً تمهيداً لبسط دولة اليهود على العالم وكان الفلاسفة الملحدون المحاربون للكنيسة على امتداد التاريخ الأوروبي كلهم من الماسون (فولتير وروسو) وكل هذا في محاولة لاحتواء الصحوة الإسلامية ووقف المد الإسلامي المتزايد، فهم يعملون على مقاومة المفاهيم الصحيحة للإسلام التي تغري مثقفي الغرب في الدخول في الإسلام ومحاوله تشويه الإسلام لدى المسلمين أنفسهم.

ومن ذلك توزيعهم عشرة ملايين نسخة من الانجيل في بلاد المسلمين.

ولم تغب عن المؤسسات الإسلامية خطورة هذه المحاولات والحملات، والأزهر ورابطة العالم الإسلامي، وخاصة استغلال بعض المناطق الإسلامية وما أصابها من فقر وجوع لابعادها عن الإسلام، وما يجري من هذه الحملات ومن عمليات ابادة

ال المسلمين في الفلبين وغيرها من مواقع الأقليات الإسلامية إضافة إلى عقد المؤتمرات الكنسية في ديار المسلمين ، فضلاً عن الحملات على مقررات الإسلام وخاصة تعدد الزوجات .

ومن ذلك مخططهم الذي أطلق عليه اسم (الحوار) المسيحي الإسلامي الذي أريد به أساساً الحصول على تصريحات من علماء المسلمين يحاولون بها خداع من يرغبون في الدخول في الإسلام بالقول انه ليس هناك بين الإسلام وبين المسيحية إلا خلافات طفيفة .

كل هذه محاولات يراد بها تقليل نفوذ الإسلام وضرب حركته الزاحفة إلى الغرب بعد أن تهافت الأيديولوجيات ، وتكشف تضليل النظريات البشرية والقروض التي وصفت أنها علم والتي حطمتها تحولات الزمن ومتغيرات البيئة غير أن الخطر الأكبر الواضح اليوم

هو «احتواء الصهيونية العالمية للمسيحية الغربية»

من خلال مؤثرات كثيرة منها (الوعد) المدعى للיהודים وهو وعد الله لآبراهيم ومن صلح من ذريته الذي تحقق فعلاً برسالة محمد ﷺ وفي هذا يقول (القرآن) :

﴿أَمْ يَحْسَدُونَ النَّاسَ عَلَىٰ مَا أَتَاهُمُ اللَّهُ مِنْ فَضْلِهِ وَلَقَدْ آتَيْنَا آلَ إِبْرَاهِيمَ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَابْتَلَاهُمْ مِنْ كَثِيرًا عَظِيمًا﴾

ويتضح هذا الاحتواء اليهودي للمسيحية في الغرب في الوثائقين الأولى : سنة ١٩٦٠ التي تعلن تبرئة اليهود من دم

المسيح، والوثيقة الثانية (١٩٨٥) التي اعترفت فيها اليهودية للمسيحية وتشير إلى حق إسرائيل في فلسطين، فضلاً عن سماحها للجمع بين الماسونية وال المسيحية،  
وما قام به اليهود من فتح الكنائس لاقامة حفلات الرقص الجذب  
الشباب<sup>(١)</sup>

وما يتجدد من الحديث حول اتجاه الكنيسة الكاثوليكية للاعتراف بإسرائيل بعد البيان الذي أصدره من ست نقاط لقضية القدس، وهو بيان لا يتعارض مع المقررات اليهودية والخطوات اليهودية ازاء جعل القدس عاصمة أبدية لإسرائيل، بل ان مشروع البابا يؤكد على وحدة القدس كما جاء في قرارات اليهود.

ومن هذه الوجهة فإن المسيحية تسير في اتجاه الادعاء للنفوذ اليهودي المسيطر الآن في الغرب على مقدرات الكنيسة وأموالها في المصارف وفي الحقل الاقتصادي كله.

كما أصدر مجلس الكنائس العالمي الفاتيكان قراراً يناهض قرار الأمم المتحدة الذي يساوي بين الصهيونية والعنصرية.  
بل ان هناك ما يسمى (المسيحية اليهودية) على أساس مفاهيم الكنيسة البروتستانية التي تؤمن بما يسمى الأرض الموعودة والشعب

---

(١) في كنيسة سانت أوغستين القرن من مدينة تولتون البريطانية سمح الكنيسة لشباب يرقص التوبيست وجاء شamas الجليزي يرقص مع حسناء شقراء وقد ظهرت دعوة بين المراهقين البريطانيين من الجنسين لانشاء نواد للرقص مفتوحة للجميع (الاهرام — ١١/٣/١٩٦٢).

الختار ، والتي تقوم على فرضيات صهيونية باقتناع نصراني من غير ضغوط اسرائيلية أو صهيونية ويقوم برنامج الكنيسة الانجليزية على أساس أن كل نصراني مخلص يجب أن يؤمن بقدوم المسيح الثاني وان أهم اشارة لهذا المجيء قد هلت حينما أُسست دولة اسرائيل وبالتالي فإن دعم وجود اسرائيل هو تأييد وتشريع في قدم المسيح الخ ...

«٣»

### «الحوار مؤامرة مسحوقة»

وفي محاولة من محاولات مواجهة الصحوة الإسلامية ومقاومة الصورة الإسلامية الصحيحة التي بدأت تصل إلى الغرب فتؤثر في عقول وقلوب المثقفين بعد ان استطاع النفوذ الأجنبي خلال أكثر من قرن ونصف حجبها وتضليل أهلها أولاً عنها وتضليل المتعطشين من الغربيين إليها ، ظهرت دعوة الحوار المسيحي الإسلامي التي ترمي إلى تقديم اعترافات هامشية بالخطأ الذي وقع فيه الغربيون والكنيسة في القرون الماضية في مقابل الحصول على تصريحات من علماء المسلمين تقرر أن الخلاف بين المسيحية والإسلام خلاف أكاديمي في مسائل جانبية وقد تعالت إلى جانب الحوار ما يسمى الدعوة إلى وحدة الأديان وقد افرحت هذه الدعوة الباطلة ما يسمى بجمعية الإسلام والغرب التي تدعى إلى تصفية كتب التاريخ من المعارك التي دارت بين

الإسلام والغرب ، كالحروب الصليبية والحملات الاستعمارية الأخيرة وذلك بهدف خلق أجيال متفاهمة وفي محاولة لتحسين صورة الغرب في كتب التاريخ التي تدرس في العالم الإسلامي ، ومن هنا طبعا الالقاء مع اسرائيل على النحو الذي تحاول أن تقوم به اليوم منظمات معروفة وتجري هذه المحاولات لتردد الغرب عن وجهته نحو فهم الإسلام والتعرف عليه ، بعد ان تuala الصيحات بأنه هو الأمل الوحيد في انقاذ البشرية ، وقد كشف علماء الإسلام في عديد من المؤتمرات لدعوة الحوار ، خطط توغل التبشير الصليبي الغربي في نفس الوقت الذي يجري فيه هذا التقارب مما يوحى بتناقض شديد وان على الغرب إذا كان صادقا ومحلا في التحاور أن يوقف عمليات التنصير المبثوثة الآن في عدة أماكن من العالم الإسلامي .

أما جمعية الإسلاميين والغرب فانها عمل مرتب عرفه كل من اتصل به من ذوي الفكر السليم ويقول الدكتور أحمد فتحي سرور عميد كلية بجامعة القاهرة انه لاحظ أن هناك أهداف خفية فيها منها (١) استنزاف بعض الموارد العربية تحت ستار الدعوة إلى الإسلام لتمويل مشروعات غربية يزج فيها باسم الإسلام لحمل الدول على التبرع .

(٢) اقامة علاقة وثيقة في العادات الإسلامية والشخصيات العربية لاقامة حوار لصالح الغرب لا لصالح الإسلام .  
(٣) محاولة اقناع المسلمين ببعض الأقطار ، لتحويل المفاهيم

الإسلامية وتكييفها تحت ستار تفاهم أفضل بين الإسلام والغرب .  
(٤) حاولة اقامة حوار (يهودي — إسلامي) في اطار هذا التنظيم  
وقال الدكتور فتحي سرور : انهم يضحكون علينا كإنا قوم بله ،  
وان علينا أن نفهم حقيقة ما يدور حولنا .

(٤)

### شرح في جدار المسيحية

هذا وما ضاعف الاجتياح الغربي المسيحي في العالم الإسلامي  
ما أصاب الفكر المسيحي نفسه في السنوات الأخيرة من تمرق ،  
فقد اتفق سبعون لاهوتيا نصرانيا من اشتراكوا في كتابه مقدمة  
الترجمة الجديدة للإنجيل على وجود أباطيل كثيرة في نصوص  
الكتاب المقدس كما اعترف بها الجموع المسكونى الذي عقد  
١٩٦٥ أما بالنسبة للتوراة فقد صرحوا بان العهد القديم يحتوى  
على كثير من الشوائب وسكتوا عن النقود الموجهة إلى الأنجليل  
وهي كثيرة وخطيرة .

وهكذا تأكّدت ظاهرة اهتزاز المعتقدات النصرانية بخاصة  
واليهودية بعامة نتيجة الدراسات التي قام بها لفيف من باحثيهم  
ومفكريهم حول نصوص الكتاب المقدس لديهم (التوراة والإنجيل)  
وقد كشفت تلك الدراسات عن كثير من الزيف والأباطيل التي  
ألحقت بنصوص الكتاب المقدس ، وأبرزها : ان هناك جهداً

بشرياً ضخماً قد أضيف إلى نصوص التوراة وملحقاتها وكان مارتن لوثر قد أعلن من قبل [ان الإيمان بالكتاب المقدس والعقل أمر مستحيل] وقد انتهى عدد من الباحثين اللاهوت من انه لا يمكن الاعتقاد بان الاناجيل الأربع تصور الحياة الحقيقية للمسيح عليه السلام ، مع الجهل التام المتعلق بمصادها وحقيقة واضعيها وقد ارجعوها إلى الرواية الشفوية غير الموثقة .

وساعدتهم على هذا الاعتقاد الاختلاف والتناقض الشديد بين روايات واضعيها وخاصة رواية نسب المسيح-بين كل من لوقا ومرقص ورواية القبض عليه ومسألة تحول دم المسيح إلى خمر ، ولحمه إلى فطير في العشاء الرباني وهو من أبرز أسرار الكنيسة ورواية الاجتماع الأخير بين تلاميذه قبل محاولة القبض عليه ورواية قيامه من القبر بعد صلبه (في اعتقادهم) أما نحن المسلمين فنقول انه لم يقتل ولم يصلب ولكن شبه لهم .

وتتحدث أبحاث ضافية عن العجز الذي أصاب الكنائس في العقودين الأخيرين وفشلها في اكتساب اتباع جدد بل حتى الاحتفاظ بالاتجاه القدامى مما انعكس بشكل واضح على عمليات بيع الكنائس التي شهدتها أوروبا وأمريكا .

وفي احصائيات صدرت سنة ١٩٨٠ عن الكنيسة الكاثوليكية تصور الانحسار الرهيب في عدد الذين يرغبون من الأوريين في تكريس أنفسهم تلامذة للمسيح مما يشير إلى انه في عام ٢٠٠٠ قد يشهد وجود كنائس بدون كهنة لذلك كان هم

البابا الأكبر اجتذاب الشباب إلى السلك الكهنوتي وقد كشف النقاب عن عدد من رسائله السرية إلى المراكز الكاثوليكية في العالم يدعوها لتكثيف الجهد لمواجهة الوثبة التكنولوجية التي تحاول تدمير الحياة الدينية، وتصرف الشباب عن الانخراط في سلك الكهنوت.

ويتعرض الدكتور موريس بوكاي لقصة الشك في الكتب المقدسة فيقول: ان الشعور الديني في الغرب تحت التأثير السائد في اليهودية وال المسيحية ليشهد اليوم انحساراً كبيراً، والترجمة المادية لهذا الهبوط قابلة للقياس بمنطق الدقة فتجدها مماثلة في هبوط الاتجاهات أو الميول الدينية عند الشباب.

في فرنسا ١٩٦٥ ما يقرب من ٣٦ ألف قسيس، في ١٩٦٧ بلغوا ٤٨٩ ومن ذلك العام أخذ العدد ينخفض مضطرباً ليصلوا إلى ١٣٩ في عام ١٩٧٧ بلغوا ٩٩ وسيصل عدد الطلبة المسجلين في المدارس الاكيليريكية في السنوات القادمة إلى مائة.

ما هي الأسباب للنفور في الحياة الدينية في البلاد المسيحية: هي فقدان الثقة في الكتب التوراتية. وقد ظهرت بحوث في مجمع الفاتيكان ابتداء من عام ١٩٧٠ من انتاج لاهوتين مسيحيين قام هؤلاء بدراسة دقة النصوص مستعملين كل العناصر التي تمنحها لهم المعرفة العصرية في مجال علم اللغة وعلم الآثار والتاريخ فقد أصبح الناس يسلمون بأن الأنجليل الشرعية الأربع ليست

سوى ترجمة لما كانت تعتقده في (عيسى) جماعات مختلفة لا تتفق فيه على رأي واحد ان شروح الترجمة المسكونية الأخيرة للتوراة (العهد الجديد – ١٩٧٢) هي عمل اشتراك في انتاجه أكثر من مائة اختصاصي من الكاثوليك والبروتستانت يصرح بذلك دون أدنى التباس أو غموض بمجمع الفاتيكان الثاني الذي أكد في التصريح المعمي له (رقم ٤) ان هذه الكتب تتضمن نقصاً بل حتى باطلأً.

وتبين الأعمال الحديثة انه من المشروع تقييم الانجيل مثل هذه التقييمات فكيف تصوروا هذه الأنجليل لا تصل إلينا الحقيقة التي أوصى بها الله عندما اتخذ منها مقاطع لا يقبلها العقل اطلاقاً، مثل ذلك هذه السلسل من نسب عيسى التي هي تلفيقات خيال (لوقا ومتى) المتقدمين لنا قوائم لاجداد مختلفة وينسب لوقا لعيسى منذ آدم خمسة وسبعين جداً. ان ما نعرفه من الحد الأدنى لتقدم الإنسان على وجه البسيطة ليجعل مثلاً هذا القول في عصرنا أمراً غير مقبول، فكيف يلقن الله للناس مالاً يطابق الواقع.

(ثانياً) تناقضات بين قصص الخوحة المعجزة  
قال لوقا: انها حدثت في زمن عيسى وقال يوحنا انها  
ستحدث عندما يبعث عيسى من جديد.

(ثالثاً) يوحنا ينسى أن يصف مؤسسه سرطوبان المقدس كما  
فعل مرقص ولوقا ومتى، أثناء وجبة الغداء الأخيرة التي

تناولها عيسى مع الحواريين وكيف يلاحظ أن الانجيليين الثلاثة (مرقص ولوقا ومتى) لا يذكرون وصيحة عيسى الطويلة جدا وهو موضوع مقاطع طويلة من النجيل يوحنا. هذه التناقضات درسها الخبراء المسيحيون وبينوا أن صناعات متالية لنصوص انجليلية قد لفقت انطلاقا من روايات سمعية عن عيسى كانت ذائعة لدى الجماعات المسيحية الأولية وإن ذلك كله أفضى إلى الأنجليل الحالية، وهكذا يقع الدليل القاطع على تلاعب الرجال بالمعلومات الأولية بهدف انتاج نصوص مكتوبة للمناسبة أو للنضال كما وصفها الأب «.. معهد باريس الكاثوليكي لأنها كانت نتيجة لصراعات بين جماعات متنافسة تسعى كل واحدة منها إلى إنقاذ نظراتها الخاصة».

وفي ناحية أخرى يقدم الدكتور مورس بوكاي قرار اللاهوتيون البريطانيون السبعة بما فيهم رئيس كنيسة إنجلترا، الذين نشروا نتائج أعمالهم ١٩٧٧ تحت عنوان: «وهم الآله الجسم» وهو عبارة عن منازعة حقيقة لفكرة التثليث.

وقد أشار تقريرهم إلى:

أولاً: تناقض قصص العهد القديم  
كقصة الخلق والطوفان: وكلامها لا يتفق مع المعلومات

ال الحديثة عن تكوين العالم أو معطيات التاريخ ، وكيف يمكن الأخذ بنصوصها طالما أن تلاعب الناس بنصوصها خلال العصور بات أمراً واضحاً للغاية ، فقد أدت المعرف العصرية والمتعددة والمطبقة على دراسة النصوص بالافكار الموضوعية إلى عدم منح التوراة تلك الاصالة التي كانت تضفي عليها دون برهان أو دليل في القرون الماضية وقد أدت المعرف العصرية والاستعارة في دراسة التوراة بالمعطيات المفيدة لهذا البحث في الغرب إلى تغيير المفاهيم التي كانت إلى ذلك الحين مفاهيم تقليدية ومسلماً بها دون مناقشة ، ذلك أن العقول المضطربة بفعل الاكتشافات التي أدت إلى التشكيك في أصالة مجموع الكتب اليهودية واليسوعية بواسطة معلومات عصرية تؤدي إلى رفض الإيمان بالله .

و قبل أن أعرف بزمن طويل ما يمكن أن يقودني إلى دراسة الإسلام كنت دائم الاعتقاد ان المعرفة العلمية مهما كانت — ومهما قبل فيها — كفيلة جداً بان تقود إلى التفكير في وجود الله .

ومن يوم أن شرعت في دراسة القرآن الكريم وجدت هذا التوافق بين الدين والعلم في تفكير يقوم أساساً على معطيات مادية ، وجدت في قراءة القرآن تجسيداً جديداً لهذا التوافق بين الدين والعلم ، هذا التوافق الذي كان يمكن للدراسة النصوص التوراتية من حيث المنطق أن يصرفني عنه .

## «تطبيق مكتسبات العلم على الكتاب المقدس»

إن دراسته موضوعية لنص قرآنی على ضوء المعارف العصرية قد جعلتني أكتشف أن دراسة موضوعية لنص قرآنی على ضوء المعارف العصرية قد جعلتني أكتشف ما يتافق بظواهر طبيعة عديدة لا يمكن أن نسبها إلى إنسان نظراً لما نعرفه من تاريخ العلوم ، فقد تبين أن دراسة القرآن على ضوء المعارف العصرية يقود إلى اكتشاف كلام قرآنی سابق لزمانه مما يزيد على ألف سنة . إن ما نعرفه عن تاريخ العلوم ليجعل من المستحيل أن يكون إنسان ما قبل نحو أربع عشر قرنا هو قائله ، وحيث أن القرآن يضع أمام تفكيرنا تأكيدات تمثل تحدياً للتفسير البشري فإنه يبدو أن كل تناقض بين الدين والعلم قد أبطله هو بالذات .

وحين نتأمل الحديث النبوی : (اطلب العلم من المهد إلى اللحد) و (اطلب العلم ولو في الصين) بهذا نفسر دون صعوبة ذلك التقدم العلمي العجيب الذي شهدته العالم الإسلامي فيما بين القرن الثامن والقرن الثاني عشر الميلادي ، بينما لم نجد لدى البلدان المسيحية سوى التقليد المطلقاً مع المدرسة اللاهوتية السائدة وركود المعرفة ، وفي عهد قرطبة الراهن ، كان الناس في مختلف بلدان أوروبا يؤمنون جامعتها الشهيرة للتذود من العلوم العربية والأغريقية والهندية والفارسية .

ثانياً: ان النص القرآني الموجود الآن بين أيدينا، هو عينه الذي كان متداولاً في فجر الإسلام، فهذا اليقين شرط أساسي لصحة المقابلة بين نص القرآن والمعارف العصرية.

ثالثاً: هناك عنصر هام يكمن في المقارنة بين نصوص القرآن ونصوص التوراة فيما يتعلق بالخلق على ضوء التصورات العامة الحديثة عن خلق القرآن وتصوره، فنحن لا نجد في القرآن ما نجده في التوراة من أخطاء وهي ملاحظة تقضي نهائياً على الفرضية التي سبقت أن أبدت في الغرب دون حجة والتي مفادها أن ما في القرآن يكون قد نقله انسان ما في التوراة.

رابعاً: كل المعلومات التي قدمها القرآن عن الأرض ولا سيما دورة الماء في الطبيعة وعن مفاهيم تهم العلوم الطبيعية وتتوالد البشر، كل هذه الآيات تفرض القول على كل انسان موضوعي صادق النية انه يستحيل على انسان كان يعيش في العصر الذي نزل فيه القرآن أن يعبر بمثل هذا الكلام من تلقاء نفسه.

خامساً: بالمقارنة بين نصوص قرآنية ونصوص توراتية: (الخلق، الطوفان، خروج موسى من مصر) تبين سلامة القرآن، بالنسبة للطوفان حددت التوراة زمانه في عصر لم تحصل فيه أية كارثة كونية لأسباب تاريخية باتت معروفة جداً

في عصرنا الحديث ، في حين أن القصة التي أوردها القرآن للطوفان بوصفه عقابا سلطه الله على شعب نوح بسبب كفره ، لم يحدد له زمان ، قصة لا يرقى إليها أي نقد من هذه الوجهة .

فهل استطاع الناس فيما بين الحقبة التي وضعت فيها قصة التوراة والعصر الذي أوحى فيه القرآن إلى المعرفة الإنسانية أن يحصلوا على معارف عصرية في هذا الموضوع ، من المؤكد انهم لم يحصلوا على شيء من ذلك فكيف يتمنى لرجل — أن صح انه هو الصانع للقرآن أن يستفيد منه كل مالا يقبله العقل في العصر الحديث وان لا يعتمد من الأحداث والأخبار إلا ما يرتفع عن كل نقد من الوجهة العلمية ،

وكما تصدق هذه الفكرة مع قصة الطوفان تصدق أيضاً على ما جاء في القرآن بصدق موضوعات أخرى ، لا مناص من التسليم هنا بتفسير آخر غير التفسير البشري ولا يمكن إلا أن يكون «وحيًا من عند الله» جاء لتصحيح ما اقترفه الناس من أخطاء في صياغة الكتب السماوية .

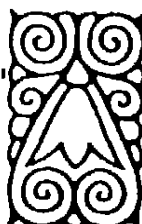
سادساً : تعارض صارخ بين التوراة «العهد القديم ، والعهد الجديد» بين مقاطع نصوصها وبين المعارف الحديثة على أن ما يجري مجرى اليقين منذ ان حصلت لنا مفاهيم كانت إلى ذلك الحين تعوزنا عن أصول

ونصوص التوراة وعن صياغتها التحررية وبلغتها إلينا ، وهو أن دور التلاعيب البشرية بها دور كبير جداً وان كثيراً من النصوص هي كتابات المناسبة الظرفية مثل قصة التكوين الكنهوية . في هذه الظروف تميز حالات عدم التوافق مع المعرف العصرية تفسيرها الكامل .

أما القرآن : فإنه لا يتضمن شيئاً مما يمكن للعلم أن يرفضه لأن كلامه وقائع ثابتة مؤكدة ، وغير قابلة للتغيير ، كما أن عدداً من المعلومات الواردة فيه لا يمكن فهمها إلا في عصرنا هذا ، اذن فالمقابلة هنا بين الكتاب المقدس والعلم ترائي لنا بوجه آخر فلم يعد هناك مجال للفصل بين الاثنين .

ان اشتغال القرآن على جميع هذه العناصر التي هي من الواقع الراهن والتي أخذت في هذا القرن العشرين بفضل المعرف الحديثة بعدها كان مجھولاً إلى ذلك الحين لتحملنا إلى التدبر في هذه الآية الكريمة :

﴿ كَذَلِكَ يُبَيِّنُ اللَّهُ لَكُمْ مَا إِنَّتُمْ لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ ﴾



## «القرآن لما يعرف به موريس بوكاي»

قال الدكتور بوكاي في رده على القس «ريناس» الفرنسي حين ادعى أن القرآن العظيم خلو من البلاغة وقليل الفصاحة.

قال : لقد قلقت نفسي واضطربت حواسي لقول المسيو ريناس أن القرآن غير فصيح وغير بلigh، إذ لو جاز لأمرئ غير مسلم أن يرتاب في صدق القرآن وصحة دعوah فلا يجوز له أبداً أن يرتاب في صحة عباراته وكونه في الذروة والستام من الفصاحة والبلاغة.

والبلاغة ومن لم يسلم بهذا كان مخطئاً بل متهمـاً في اخلاصه وإن شئت قلت في عقله إن كان للقرآن صفة لا يشونها نقص فهي الفصاحة والبلاغة المعجزتان وإن كان له ميزة عظيمة يفتخر بها مئات الملايين من البشر فهي استعلاؤه على سائر الكتب السماوية من حيث بلاغة مبانـيه وكـال معانـيه بل لنا أن نقول أن القرآن أفضل كتاب أخرجته العناية الأزلية لبني البشر فهو قد تضمن أناشيد لاسعادهم خيراً من أناشيد فلسفة اليونان وقد استوعب بين دفتيه الثناء على مبدع السموات والأرض ومجيد الله الذي أعطـى كل شيء خلقة وهـدى كل شيء إلى ما يطمحـ إليه استعدادـه. إن القرآن بمناسـبة ندوة علمـية للعلمـاء ومعجمـ لغـة للغـوية واجـرومـية نحوـ مـن أرادـ تـقـومـ لـسانـهـ، وكتـابـ وعـروـضـ لـحبـ الشـعـرـ وتهـذـيبـ العـواطـفـ ودـائـرةـ مـعـارـفـ عـامـةـ لـلـشـرـائـعـ وـالـقـوـانـينـ

وكل كتاب سماوي جاء قبله لا يساوي أدنى سورة من سوره في حسن المعانى وانسجام الألفاظ وقد وجد المسلمين في كتابهم غنية عن كل كتاب وفي فصاحتته وبلامغته كفاية عن كل فصاحة وبلامغة في سواه .

إن مزايا القرآن الأولية واركانه الأساسية إنما هي عن صحته وحقيقة معانيه ومن انه كتاب لا ريب فيه وان الاحسasات الصادقة الشريفة والنوايا الكريمة تظهر في فضل القرآن والفضل الذي هو أول فضل وآخر فضل وجد في كتاب يأتي منه جميع الفضائل على اختلافها .

ويقدم بوكاي مجموعة من الحقائق :

(1) ان كتب المسيحيين واليهود المقدسة المعروفة في الشرق بالتوراة والانجيل لا تعارض من حيث صحتها بالقرآن ، فالقرآن حفظه القراء في صدورهم كما أنزل على محمد ﷺ دونت آياته في عهد الرسول متفرقة ثم جمعت في عهود خلفائه دونت فلا يستطيع أحد أن يشكك في نص من نصوص القرآن فهو حقا الكتاب المنزّل من السماء ، أما التوراة والانجيل فليسا بمنزلة القرآن من حيث الصحة التامة وربما أمكن أن تشبههما تجوزا بالأحاديث المروية عن النبي في الأمور الدينية ومنها أحاديث صحيحة موضوعة وأحاديث أدخل عليها الرواية شيئا من التحرير ولكن رؤساء الكنائس حملوا الناس على تصديقها كلها وعلى عدم التمييز بينها من حيث الصحة .

(٢) وفي التوراة فصول كثيرة يجدها الذوق وأخبار عن حوادث كونية أظهر العلم بطلانها والأخبار العلمية قليلة في التوراة والإنجيل ولكنها غير قليلة في القرآن وكل ما جاء به القرآن من هذه الأخبار ثبتت صحته.

فاليهود يقولون أن آدم «أول رجل ظهر في الكون» قد هبط.. ووصل الأرض منذ ٥٧٣٨ بينما تظهر الكشوف العلمية الثابتة خلافاً لذلك أن هذا التاريخ بعيداً جداً عن الحقيقة فالإنسان وجد قبل ذلك ... بوقت طويل.

أما القرآن فإنه لم يحدد تاريخاً لخلق آدم.

(٣) بمناسبة مرور مائة عام على وفاة دارون فانا مخالف للدارونية ان ما قاله دارون خطأ في خطأ فهو لم يؤسس نظرياته على أية اكتشافات تؤكد أن هناك صلة بين الإنسان والسلالات التي ابتدعها ، انها افتراضات خاطئة تبناها رجل يؤمن باللاد ، بل وتعلم دارون انه على خطأ وان كثيراً من العلماء من ممثلي المادية افترضوا أشياء كثيرة وهي في جملتها خطأ وهم يعرفون ذلك ولكنهم فعلوا ذلك لأنهم ماديون وقد انتقدت موقف بعض العلماء في هذا الاطار ومنهم من يحمل جائزة نوبل ، بل لقد زرت شمال افريقيا وغرب افريقيا قبل فترة والقيت عشرات المحاضرات حول أصل الإنسان والقرآن والإنجيل والعلم ، ففي دكار مثلاً كان يأتيني بعد كل محاضرة عشرات الطلاب يحدثونني لأنهم عرفوا أشياء جديدة كثيرة جعلتهم يؤمنون بكل ما ورد في القرآن فيما

يختص بأصل الإنسان والعلوم بصفة عامة وبعضهم اعترف لي بأنه كان متربعاً مهتزاً في إيمانه وأنه الآن آمن وأيقن وبدأ يصلى بقلب مطمئن، كل ذلك بسبب المعلومات الخاطئة التي قدمها لهم بعض العلماء وحسبها كل من قرأها أنها حقائق لا تقبل الشك وفي كتابي (أصل الإنسان) : حاولت أن أبين في عبارات مبسطة ما يعتبره العلم مؤكداً وموثوق وما يراه محتملاً وتحدثت أيضاً عن الأيديولوجيات التي ... ووقف من ورائها العلماء والتي تفقد الأرضية الأساسية التي تقف عليها ، فعند نشر دارون كتابه «أصل الأنواع» عام ١٨٥٩ وأشار إلى أن الحيوانات بإمكانها أن تنشأ بين الأنواع ، ولم يذهب بالدليل العلمي إلى أن الإنسان ينتمي إلى القرود ولكن هناك آخرين هم الذين حرفوا كلماته ووضعوا كلمات على قمه دون أن يعترض على ذلك مدعيين بأن أصل الإنسان قرد وكان هناك مناقشة شهيرة في الجلسترا بين الأساقفة ومؤيدي دارون كل يوجه الإساءة إلى الآخر وبالنظر إلى مثل هذا السؤال فيجب أن يفرق بين ما يقوله العلم حقيقة وبين ما ينشره الأيديولوجيات بواسطة بعض العلماء.

## بين الكتاب المقدس والقرآن الكريم

وقد قارن الدكتور بوكاي بين مضمون الكتاب المقدس ومضمون القرآن فقال :  
أما الكتاب المقدس لغير المسلمين فقد كتب بواسطة أفراد في

فترات متفاوتة والمثال الأول لنزول الوحي السماوي والذي نجد له أثراً في كتب الأديان السماوية هو كتاب العهد القديم (يهوا) والذي كتب بين القرنين التاسع والعشر قبل الميلاد وكما هو معلوم اليوم فإن هذا الكتاب قصير جداً ولا ندري انه كان في زمن مضى كتاباً مكتتملاً أكثر من هذا، ثم وفي خلال القرن السادس قبل الميلاد ظهر كتاب العهد القديم والخاص بصلاحيات الرهبان (ساكرونال) والذي يعتبر في بداية كل الأنجليل الموجودة اليوم، وهذا يروي قصة خلق الكون وظهور الإنسان على الأرض والأحداث التي تبرمت هذا ومع المسيحية جاءت الأنجليل ولكن في مسألة خلق الإنسان فإن كتاب العهد الجديد أشار إلى القليل جداً وليس أكثر من ترديد عناصر العهد القديم (كما في الأنجليل «سبينت لوك» وبعد ان ظهر الوحي القرآني، وقد أعطي مقداراً معتبراً من التفاصيل ذات الأهمية الكبيرة حول الإنسان مما لا نجد له في كتاب العهد القديم أو الجديد، وأكثر من هذا فإن القرآن لا يحتوي على أخطاء كالتي نجدتها في الأنجليل وترجع أخطاء الكتب المقدسة إلى أن من كتبها باهتمام كما يدعون — كتبوها بعبارات تعكس المفهوم السائد في أزمانهم،

انهم عبروا عن الخلق والخلية كتعاليم الاهية حسب مفهوم زمانهم والتقاليد والأساطير آنذاك وكل المفسرين من الكاثوليك والبروتستانت يتفقون على هذا وقد أقرت الكنيسة هذا فلما قال مؤتمر الفاتيكان الثاني في اعلانه حول الوحي الاهي بكتابي العهد

القديم والجديد قال :  
بعض الأنجلترا تحتوي على النوافض وما عُفى عليه الزمن .

أما القرآن :

فإن المفسرين المسلمين يخبروننا بأنه كلمة الله أظهرها على نبيه محمد ﷺ بواسطة الملك جبريل ، وبعد أن درسته لم أجده فيه أية مغالطات علمية ، وما به من معارف هي فوق مستوى الإنسان الذي عاش قبل أربعة عشر قرنا مضت مما يؤكد أنه وحي من الله ، وليس بمقدور انسان في ذلك الوقت حتى لو كان عبقرى زمانه وأعلم علماء عصره أن يأتي بمثل ما أتى به القرآن من حقائق علمية تتوافق والنتائج العلمية التي اثبتها العلم الحديث ، وانه لشيء غير المتفافق هو ما آتى به الإنجيل حول الفكرة القائلة بأن الأنواع ثابتة لم تتطور قط ، ولكن القرآن تحدث عن تحولات الإنسان عبر العصور .

### «اسطورة الإله المتجسد»

ولم يتوقف الأمر في تقرير أمر عقيدة الضرب عندما كتبه هؤلاء العلماء من رجال اللاهوت ، وما كتبه بوكاي بشأن الأنجلترا ونظرية دارون ولكن هناك أيضا تلك الدراسة الخطيرة التي ظهرت في السنوات الأخيرة تحت عنوان : «أسطورة الإله المتجسد» .

والتي كتبها عدد من المتخصصين في علم اللاهوت من أشهر الجامعات البريطانية والذي ظهر أول مرة ١٩٧٧ وأعيد طبعه

حيث يعالج عقيدة التثليث المحرفة ويركز على ما يترتب على الزعم بان على عيسى السلام الله متجسد — أي أن الله — جل وعلا عما يقولون علوا كبيرا — قد تجسد فيه وقد اثار الكتاب عاصفة من الجدل العقائدي لم تعرف لها بريطانيا مثالا وطالب مجلس الكنيسة الانجليزية أن يستقيل معظم مؤلفي الكتاب من مناصبهم الدينية إذ يفهم من نقدم لهم لـ (عقيدة التجسد) انهم قد خرّجوا عن المسيحية .

ويقول الدكتور أحمد عبدالحميد غراب في عرض ضاف للكتاب أن أهم العوامل في الاقبال على الكتاب هو استعمال كلمة اسطورة (Myth) التي معناها في اللغة الانجليزية كلمة (خرافة) فيما يصل إلى القول بان عقيدة التجسد المسيحية إنما هي خرافة لا تتفق مع الحق ولا يصدقها العقل بل هي فكرة مضللة للناس ويطلب الباحثون بالتخلص من (عقيدة التجسد) لأنها ليست حقيقة ويستوي بعد ذلك أن تعتبر خرافة أو تؤول على أنها نوع من الرمز أو المجاز ويتبين أن الشك في العقيدة المسيحية المحرفة التي تزعم تأليه المسيح هو شك أخذ ينتشر في السنوات الأخيرة بين المسيحيين الغربيين حتى المتدلين منهم ، لذلك كانوا ولا يزالون يتلهفون على أن يجدوا من يعبر عن الشكوك التي تختلّج في نفوسهم حول المسيحية .

أما العلماء الذين اشتركوا في تأليف الكتاب فهم من

## الشخصيات البارزة الرفيعة في مجال اللاهوت :

دكتور موريس ويلز : رئيس أهم لجان الكنيسة وهي لجنة العقيدة .

دكتور تسيفهام : أستاذ اللاهوت في جامعة كمبردج .

دكتور هولدن : عميد كلية يدون المتخصصة في الدراسات اللاهوتية .

دكتور جون هيك : جامعة برمونجهام «المحرر العام للكتاب» .

دكتور دون كيوبيت : أستاذ اللاهوت بجامعة كمبردج .

وقد قررت ندوة عقدت بعد صدور الكتاب ما يلي :

**أولاً** : إن ما كتبوه يؤدي إلى تمزق المسيحية تمزقاً تدريجياً من جميع جوانبها ومصادرها وعقائدها ولا سيما فيما يتصل بصحة الأناجيل والوهية المسيح .

**ثانياً** : إنهم أنكروا حقيقة (التجسد) أي أنكروا عقيدة من العقائد الأساسية في الديانة المسيحية فهي القاعدة التي يبني عليها الإيمان المسيحي ويترفرع عنها علم اللاهوت .

**ثالثاً** : إنهم خالفوا العقائد الرئيسية كما اتفق عليها مجمع (خلقيدونية) الذي عقد ٤٥١ م وقرر أن للمسيح طبيعتين ومشيئتين : إنسانية وال神性 .

**رابعاً** : إنهم أخرجوا للناس مسيحية غير المسيحية التي «مشيئون» جميعاً .

## [المسيح بشر رسول]

أشار البحث إلى أن المسيحية تعرضت خلال تاريخها الطويل للنمو والتغيير المستمر وبخاصة في عقائدها، ولذلك فقد تعرض علم اللاهوت فيها إلى تطورات عديدة نشأت نتيجة أن الكنيسة قد مرت بفترات تاريخية متعددة واستجابت لظروف ثقافية شديدة الاختلاف.

وفي القرن «١٩» واستجابة لتقدم المعرفة الإنسانية بوجه عام وتقدم العلوم بوجه خاص «تألمنت المسيحية» الغربية فقبلت مبدأين جديدين عليها كل ... هما :

**أولاً** : إن الإنسان جزء من الطبيعة أي أن الإنسان نشأ في إطار التطور لأشكال الحياة على الأرض «وقبول هذا المبدأ يدل على قبول المسيحية الحديثة لنظرية دارون في التطور ، وبالرغم من أن هذه النظرية تناقض عقيدة خلق الله للإنسان فإنها تختلف اختلافاً جوهرياً «لسبب ما نفخ الله فيه من روحه» عن الحيوان وعن المادة .

**ثانياً** : ان العهد الجديد «الذي بدأ بالأنجيل الأربع» فقد الفه بشر مختلفون في ظروف مختلفة عن زمن المسيح عليه السلام ومن ثم فلا يمكن أن يضفي عليه حجية الوحي الالهي ، ولم تتكيف المسيحية الغربية لقبول هذين المبدأين إلا بعد مقاومة الكنيسة مقاومة شديدة ،

ومازالت المعرفة الإنسانية والعلوم مستمرة في النمو والتقدم بدرجة متزايدة ، ولذلك ما زالت المسيحية تتعرض لضغوط شديدة ترغمها على عملية التكيف للظروف المتغيرة .

ويقرر مؤلفوا هذا الكتاب بأن تطوراً هاماً آخر في العقيدة المسيحية ينبغي أن يحدث خلال هذا الجزء الأخير من القرن العشرين وال الحاجة إلى هذا التطور تبع من نمو المعرفة بأصول المسيحية وتشمل الاعتراف بأن المسيح بشر وذلك كما وصف في العهد الجديد بأنه [رجل قد تبرهن من قبل الله] أي أيده الله بمعجزات وأيات صنعتها لتأييده ، وهذا الوصف يدل على أن المسيح بشر أرسله الله وأيده ببراهين المعجزات ليؤدي دوره (رسولاً من الله) في إطار الهدف الالهي من خلق الإنسان ، ومعنى هذا : أن تصور المسيح في فترة متأخرة من رسالة الها متجلساً (في شكل إنسان) هذا التصور ليس حقيقة وإنما ينبغي أن يفهم على انه (أسطورة) أي مجرد طريقة رمزية للتعبير عن أهمية المسيح بالنسبة للمسيحيين ومن هنا يدعو المؤلفين إلى التخلص من عقيدة التجسد والبقاء عليها كأسطورة فقط ويخالفهم في هذا واحد منهم (دون كيوبيت) فهو الوحيد الذي دعا إلى التخلص من هذه العقيدة نهائياً ولا ريب أن خطر التجسيد هو الذي يؤدي إلى فكرة الاتحاد والحلول .

ويرى الباحثون أن هذه العقيدة «عقيدة التجسيد» ليست

ضرورية لل المسيحية وانها ليست جوهرية ولا ضرورية فقد بنيت على فكرة خاطئة ، وهي أن عيسى ابن الله وأن الأَب تجسده الابن ومن ثم فعقيدة التجسد خاطئة في عدة وجوه أهمها أنه ليس لها أصل صريح حتى في الأنجليل التي ألفها البشر لأنها نشأت في مرحلة متأخرة من ظهور المسيحية ولذلك لا تجد لها ذكراً صريحاً مباشراً في الأنجليل الثلاثة الأولى «متى ومرقس ولوقا» وحتى الأنجليل يوحنا الذي يعد أقرب الأنجليل إلى الاشارة إلى عقيدة التجسد لا يذكرها بالصورة التي عرفت بها في العصر التالية لظهور المسيح .

(٢) لم تنجح الكنيسة قط خلال تاريخها الطويل رغم محاولاتها المتكررة أن تقدم للناس صورة معقولة أو متناسقة أو مقنعة للمسيح على انه بشر كامل البشر والله كامل الالوهية في آن واحد ، وفي معظم محاولاتها نراها تضحي بانسانية المسيح لثبت الوهية فتخرج في النهاية بصورة للمسيح لا تكاد تعرف فيها عليه كأنسان . كذلك فالكنيسة وعلماء اللاهوت عجزوا عن تقديم ما يحمل على الثقة في أن علم المسيح الإنسان يشارك علم الله في احاطته بكل شيء ذلك أن اتجاه الكنيسة لتصور المسيح بشرا واما في آن واحد هو اتجاه لا يستند إلى أي حجة ومقولة ويؤدي إلى نتائج لا يبررها أي دليل وينتهي إلى التشكيك في عقيدة التجسد وانها تقول بكل اكين هو (الله الإنسان) معا وان مفهوم هذا الكائن لا يتصوره العقل فضلا عن أن يقبله وان

عقيدة التوحيد هي البديل الوحيد لكل عقائد الشرك والوثنية» ومعنى هذا أن ما جاء في القرآن حق لا ريب فيه وأن البشرية تحول حثيثاً لتومن بعد هذه القرون التسعة عشر من الاضطراب في فهم العلاقة بين المسيحية وبين الأديان السماوية السابقة لها والإسلام اللاحق لها وبالنسبة لمفهوم التوحيد الخالص وحين نجد عقيدة التجسيد ، مازالت مسيطرة منذ أكثر من ألف سنة لم تترى إلا قليلاً ندهش لأن الوثنية في الغرب سيطرت أكثر من ألف سنة أخرى قبل ذلك .

وحين نراجع كتاباً أحدث دوّياً شديداً هو كتاب «المسيحية : نشأتها وتطورها» إلى كاتبه الدكتور «جيستن رئيس قسم الأديان بجامعة باريس» وترجمة الدكتور عبدالحليم محمود نجد أن هذا الباحث بعد دراسة بلغت نصف قرن من الزمن قد وصل إلى نتائج اطمأن إليها ، هذه النتائج يتفق عليها مع ما قرره القرآن الكريم . وقد بين المؤلف (١) أن مسيحية المسيح عليه السلام كانت غاية في البساطة وان السيد المسيح عليه السلام كان يعلن التوحيد ويؤكد انه عبدالله ورسوله ، وانه بعث خرافبني اسرائيل الضالة ، وان رسالته كانت خاصة ببني اسرائيل وان دعوته هي إلى الرحمة والمحبة والتعاطف في مواجهة المادية الغالية التي تطورت إليها اليهودية . وانه عليه السلام لم يدخل قط في تفاصيل العقائد ولم يتحدث عن الشريعة .

(٢) إن النصرانية الحاضرة بكل ما فيها من عقائد وطقوس

وشعائر فإنها غريبة وبعيدة كل البعد عن رسالة السيد المسيح عليه السلام وان النصرانية بدأت تنفصل عن حقيقتها منذ ان دخلها القديس بولس وان عقيدة (نبوة المسيح) انا كانت اثر الخطأ في ترجمة كلمة عبدالله التي يقولها السيد المسيح كثيراً.

كيف يترجمها بولس : (عبد الله : طفل أم خادم) واختار بولس كلمة (طفل الله) وكان لذلك تغيير هائل بالفكرة الدينية عن صورة الاله في الفلسفة عامة وفي الدين النصراني خاصة .

وقد ناقش المؤلف موضوع النصرانية كعالم من علماء التاريخ وليس كعالم من علماء الدين وتجرد من كل تأثير ودرس الموضوع حسب الواقع التاريخي .

(٣) فكرة النبوة : قال ان الصورة عن الالوهية انا هي الصورة التي تتسم اتساماً تماماً بالكمال ، وهذه هي الصورة التي رسماها الفلاسفة المؤلفهون : أفلاطون وارسطو وغيرهما .

فالكمال لا يكون له أولاده لأنه كامل في ذاته ولا يحتاج لتحقيق كماله أي ولا لأن إرادة — حتى ولو لم يكن مولوداً بل كان مخلوقاً = نقص في الإله وهذه مسألة تتناول الأب .

المسألة الثانية التي تتناول الابن وهي انه على وضع بصرته يكون اما مولوداً أو مخلوقاً : فهو لا مناص قد سبقه عدم وانه وجد بعد عدم فلا يكون الها .

وقد سجل القرآن الكريم ان الله تبارك وتعالى غني ، غني غنى

مطلقاً، وهذا الذي يسعى وراء الولد أو يتخذه أو يتبناه، إنما هو الفقير وهو المحتاج في العواطف وفي الأعمال وفي التصريف.

وقد صبح الإسلام صورة الله التي كادت النصرانية أن تطمس حقيقتها والتي لاتزال تحاول طمسها.

﴿ قُلْ يَأْهَلُ الْكِتَابَ تَعَالَوْا إِنْ كَلِمَةُ سَوَامِعَ بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمْ أَلَا نَعْبُدُ إِلَّا اللَّهُ وَلَا شَرِيكَ لَهُ شَيْئًا وَلَا يَتَحَذَّبُ عَنْكُمْ أَرْبَابُ أَيْمَنِ دُونِ اللَّهِ فَإِنْ تَوَلُّوْا فَقُولُوا أَشْهَدُوا إِنَّمَا مُسْلِمُونَ ﴾

﴿ وَقَالُوا أَنْتُمْ تَعْبُدُونَ وَلَدَأَلْقَدْ جِئْتُمْ شَيْئًا إِذَا تَكَادُ السَّمَوَاتُ يَنْفَطَرُنَّ مِنْهُ وَتَنْشَقُ الْأَرْضُ وَتَخْرُجُ الْجِبَالُ هَذَا أَنْ دَعَوْا لِرَحْمَنَ وَلَدًا وَمَا يَبْغِي لِرَحْمَنِ أَنْ يَتَحَذَّبَ وَلَدًا إِنْ كُلُّ مَنْ فِي السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ إِلَّا أَكِي الرَّحْمَنَ عَبْدًا ﴾ ص (مريم)

(٤) نفي المؤلف التشليث ونفي عن المسيح القول بالتشليث ان الثلاثة ليست واحداً كما يقولون، وأي عقل يمكن أن يفهم أن الثلاثة واحد والواحد ثلاثة.

(٥) الطقوس: نفي المؤلف عن السيد المسيح عليه السلام الاعتقاد بان رسالته ستتطور، هذا التطور الذي أصبحت له طقوس وشعائر وقساوسة ورهبان، وإذا انتفت عقيدة النبوة وعقيدة التشليث عن المسيحية الحاضرة فقد انتهت تماماً، والغريب أن ديناً كهذا يستمر ويفتى ويُنشر ويجد من يقوم بالتبشير به،

ولكن الألْفُ والعادة والتَّشِيعُ بِهذا الْدِينِ مُعَالِبُ الْأَمِّ،  
وَمَعَ الْأَمِ ذَاهِبٌ بِالْطَّفَلِ إِلَى الْكَنِيَّةِ وَعَائِدٌ بِهِ مِنْهَا وَقَدْ أَثَبَ  
شَارِلْ جَنِيَّتْ أَنَّهُ بِالْكَشْفِ عَنِ النُّصُوصِ الْأَنْجِيلِيَّةِ تَظَهُرُ عَدَةُ  
ظَاهِرٌ :

- (١) التَّعَارُضُ لِلْأَحْدَاثِ وَالْأَحَادِيثِ نَفْسَهَا، وَعَدَمُ وُجُودِ  
تَسْلِسُلٍ فِي الْحَوَادِثِ .
- (٢) اتِّبَاعُ كُلِّ هُوَاهٍ وَخُطْطِهِ الْخَاصَّةِ فِي تَسْبِيقِ مَوْلِفِهِ .
- (٣) فِي السِّيَّرِ الْأَنْجِيلِيَّةِ يَلْاحِظُ نَقْصٌ كَبِيرٌ وَفَجُوَاتٌ خَطِيرَةٌ .
- (٤) الْأَنْجِيلُ مَرْقُصٌ تَحَاشِيَ الْحَدِيثَ عَنْ مُولَدِ الْمَسِيحِ وَطَفُولَتِهِ  
وَأَشَارَ مَرْقُصٌ إِلَى أَنَّ كَلْمَةَ (ابنُ اللهِ) تَعْبِيرٌ لَمْ يَكُنْ يَمْثُلُ سُوَى  
خَطْأً لَغَوِيٍّ فَاحِشٍ، وَلَا يَوْجُدُ أَيُّ نَصٍّ مِنْ نُصُوصِ الْأَنْجِيلِيَّةِ مَا  
يُسَمِحُ بِاطْلَاقِ تَعْبِيرِ (ابنُ اللهِ) عَلَى عِيسَى فَتَلْكَ لِغَةٌ لَمْ تَبْدَأْ فِي  
اسْتِخْدَامِهَا سُوَى النَّصَارَى الَّذِينَ تَأثَّرُوا بِالْقَوْفَةِ الْيُونَانِيَّةِ، إِنَّهَا  
الْلِغَةُ الَّتِي اسْتَخْدَمَهَا الْقَدِيسُ بُولِسُ كَمَا اسْتَخْدَمَهَا مَوْلِفُ  
الْأَنْجِيلِ الرَّابِعِ .

وَيَقُولُ شَارِلْ جَنِيَّتْ : أَنَّ النُّصُوصَ لَا تَقْدِمُ لَنَا الْخَبَرُ الْيَقِينِ  
فِيمَا يَتَعْلَقُ بِتَفْكِيرِ عِيسَى الْخَاصِ بِمَبَادَئِ رِسَالَتِهِ وَبِصَفَاتِ  
شَخْصِيَّتِهِ وَبِمَدِيْدِ دُورِهِ الَّذِي أَدَاهُ، إِلَّا أَنَّا لَابْدَ أَنْ نَقْرَأَ وَاقِعَـا  
وَاضِحَـا لِلْعِيَـانِ وَهُوَ أَنَّهُ لَمْ يَنْجُـحْ فِي دُعَوَتِهِ وَانَّ مَوَاطِنِـيَّهُ مِنْ أَهْلِ  
فَلَسْطِينِ لَمْ يَصْدِقُـوا بِالرِّسَالَةِ الَّتِي نَسَبُـهَا إِلَيْـهِ نَفْسَهُ وَلَمْ يَسِيرُـوا عَلَىـ

نهج الأخلاق التي أراد أن يوحى بها إلههم ولم يكن الاثنى عشر ليوافقوا على نعت عيسى (بابن الله) مكتفين بتعبير «خادم الله» أما عند بولس فلقب «ابن الله» كان لقباً كثيراً الاستعمال بالنسبة إلى عيسى.

(٦) الكنيسة: ويقول شارل جيتر أن المسيح لم ينشئ الكنيسة ولم يردها، ولعل هذه القضية أكثر الأمور الحقيقة ثبوتاً لدى أي باحث يدرس النصوص الانجيلية في غير ما نجد، بل إننا نؤكد أيضاً أن الفرصة العكس لا يمكن أن يوجد له سند تاريخي مقبول، ونصرانية القرون الوسطى كانت ديناً يغطي العالمية ويستخدم الحرب وسيلة لها ديناً متعصباً شديداً التعصب لا يقبل بالنسبة للعالم الخارجي أيضاً الحلول وكانت النصرانية ملتقي للكثير من العقائد التي لا يستسيغها المنطق، من الطقوس الدقيقة المتشعبية التي حملت قدرًا وافرًا من رموز السرية والفعالة ومع ذلك فالحقيقة الثانية التي لا جدال فيها هي أن الكنيسة لم تتمكن من الانتصار خلال القرن الرابع إلا بفضل إهزام الإيغانا الأول الذي يمكن أن نسميه إيمان الأحد عشر (الخواربين) وانهزمت النصرانية الأولى في الصراع الروحي الذي خاضته وقبلت الكنيسة في الواقع هذا الانهزام واعتمدته مكتفية بان تتحول إلى موضوع للتأمل الديني لدى المؤمنين.

(٧) الغربيون لم يكونوا مسيحيين قط.  
ويقول المؤلف: نستطيع القول أن الغربيين لم يفهموا العقائد

المسيحية في العصور اللاحقة وان الديانة التي أقاموا على أساس منهاج باجتهدتهم الخاص كانت ديانة مختلفة تمام الاختلاف في روحها وجوهرها عن المسيحية الشرقية ديانة مختلفة نبعث قبل كل شيء من رصيدهم الفكري والروحي ، متماشية مع عواطفهم وزعاعتهم وان صبت في قالب تعبيرية لا توافقها تمام المواجهة وخلاصة القول : ان الغربيين لم يكونوا مسيحيين في يوم من الأيام وصدق من قال (ترومت المسيحية ولم يتمسح الروم) .

وفي أكثر من مؤتمر من مؤتمرات مقارنات الأديان تكشفت من الحقائق ما يؤكد هذا الانحراف الواضح في الفكر الغربي من ناحية العقيدة ، ولقد حاولت هذه المؤتمرات «وأهمها مؤتمر سالزبورج النمسا» «اكتوبر ١٩٨٤م» الذي حضره ٣٥ استاذًا جامعيًا من جميع أنحاء العالم تحت عنوان «الأسس المشتركة بين الأديان الثلاثة» .

ويقول الدكتور أحمد ظاهر جين انه لم يكن من السهل العثور على فكرة واحدة تصلح مدخلاً لمناقشة الأسس المشتركة بين الأديان الثلاثة ، فاليهودية تقوم على شريعة ممثلة في قانون على خلاف ما نرى في المسيحية التي تمثل في المسيح وكذا الإسلام نجد الكتاب ممثلاً في القرآن الكريم ، وقال الأستاذ كريم ان قوله اليهود انهم شعب الله المختار فهي ليست موجودة في التوراة وربما كان أحد الباحثين اليهود هو السبب في ترويجها» .

وقد وضح أن المسيحية أو اليهودية ليست على استعداد

للتنازل عن أي الأسس التي قامت عليها وخاصة بعد أن كشفت أبحاث علماء اللاهوت في الديانتين ذلك ويقىء الإسلام هو المتميز بقدرته على الانصاف والاعتراف باليهودية والمسيحية المترلتين بينما لا تعرف اليهودية بالمسيحية ولا تعترف المسيحية بالإسلام كما وضع أن فكرة اتحاد الأديان أو الحوار معها إنما ترمي أساساً إلى هدف سياسي ماكر خبيث يراد به خدمة الصهيونية من ناحية والقضاء على زحف الإسلام الواسع المستمر في مختلف أقطار الأرض وفي مقدمتها أوروبا وأمريكا.

### «لقاء العلم البشري مع القرآن»

كان من المعطيات الناضجة، تلك الكشوف العلمية التي اعترفت بالاعجاز القرآني في مجال الطب والعلوم، وهو الباب الذي فتحه الدكتور موريس بوكاي وقد أحدث اسلام عبدالله ارستون «رئيس قسم الهندسة الالكترونية في جامعة لندن» في مؤتمر السنة والسيرة في القاهرة عام ١٩٨٥ م دوياً شديداً في عالم الغرب.

يقول أن الحقائق العلمية التي جاءت في القرآن والسنة من قبل ألف وأربعين عام والتي اثبتتها العلم الحديث تؤكد أن ذلك لم يكن من عند بشر وإن مهداً هو رسول الله ﷺ، إن العالم الغربي اليوم في مأزق، وما تقولونه أو ترونـه لا يفسـر الحقيقة تماماً وإنـهم يبحثـون عن العودـة إلى الدين والبيان الصـحيح الشـامل وهذا

يقع العبء على المسلمين ، هذا هو واجبهم أن يتقدموا إلى البشرية الحائرة التائهة ، وعندئذ ستتجدد البشرية نفسها في لقاء مع الدين والعلم والدنيا والآخرة والمادة والروح في تكامل يسعد في ظله الإنسان .

إن الإسلام كما جاء في القرآن الكريم والسنّة النبوية الشريفة يتضمن حقائق علمية لا تتعارض مع علوم اليوم واعتقد أن العالم العربي كله لا يفهم الإسلام هذا الفهم وان عدداً كبيراً من زملائي العلماء الغربيين لو فهموا الإسلام لدخلوا فيه جمیعاً فلا ننسى أن معظم الأديان التي يدين بها الغرب جاءت من الشرق ان لقاء العلم البشري مع ما جاء في القرآن الكريم هو ظاهرة العصر فأصبح الكثير منها مشاهداً لنا وقد جمعنا نحن في عصرنا في الآيات الكونية بين السماع من النص القرآني والشاهد من الواقع الكوني فكانت النتيجة أن تبين لنا وارداد المؤمنون إيماناً وبياناً بان القرآن هو الحق .

إن هذا الحشد الهائل من الحقائق القرآنية والنبوية التي تتكلّم عن المخلوقات والتي جاء العلم فأيدّها جعلتني أدرك أن هذا لا يمكن أن يكون من عند بشر وما جاء محمد ﷺ من قبل ألف واربعمائة سنة يؤكد انه رسول الله ولذلك أعلنت شهادتي وأمنت وأسلّمت ،

إن هذه الحقائق العلمية هي أمثل طريقة للدعوة الإسلامية في الغرب ،

إن الطريقة الغربية لتعاطي العلوم تعتقد أن الإنسان هو كيلو جرامات محدودة من الانسجة إضافة إلى عقل يلكتروني صغير وان الكون عبارة عن مرميات ومحسوسات ،

وهذه الصورة بدأت في التتصدع ذلك أن الإنسان كلما اكتشف شيئاً يعلم انه يجهل أكثر وأكثر ، وان القوانين الفيزيائية التي كان يعرفها تتقلص وتذوب وتنتهي وتصدع بصورة أكبر من المستوى الأكبر .

\*\*\*

كذلك فقد كشفت أبحاث العلماء: أن القرآن قد وصف المراحل التطورية لخلق الإنسان على نحو لم يعرفه العلم من قبل [نطفة ، علقة ، مضبغة مخلقة وغير مخلقة] يقول دكترو محمد علي البار: كشف التحليل الحديث لبعض آيات القرآن وصفاً للمراحل التطورية للإنسان بدءاً بالمراحل المبكرة ومروراً بتكون الأعضاء ولم يتواجد قبل نزول القرآن مثل هذا التسجيل الواضح والكامل لتطور الإنسان ومرت قرون عديدة قبل أن يسجل العلم هذه المراحل .

ومن اشارات الإعجاز ما جاء في سورة الحج

﴿يَتَأَيَّهَا النَّاسُ إِنْ كَنْتُمْ فِي رَيْبٍ مِّنَ الْبَعْثِ فَإِنَّا خَلَقْنَاكُمْ مِّنْ تُرَابٍ ثُمَّ مِّنْ نُطْفَةٍ ثُمَّ مِنْ عَلَقَةٍ ثُمَّ مِنْ مُضْبَغَةٍ مُّخْلَقَةٍ وَغَيْرِ مُخْلَقَةٍ﴾ الآية

وقد أخبر الله تبارك وتعالى ان هذه الحقائق ستكتشف بعد حين

﴿إِنْ هُوَ إِلَّا ذِكْرٌ لِّلْعَالَمِينَ وَلَنَعْلَمَنَّ بِأَهَامِ بَعْدَ حِينَ﴾

وهكذا كما قال ابن حجر تستمر معجزة القرآن إلى يوم القيمة فلا يمر عصر من العصور إلا ويظهر فيه شيء مما أخبر به يدل على صحة وجوده.

ويقول الدكتور عبدالله ناليبر «خبير علم الاجتماع» إن معظم الأوروبيين الذين دخلوا الإسلام ينظرون إليه من خلال الصوفية والإيمان ،

ويإن المعرفة المباشرة بالله والحقيقة الروحية يمكن أن تتم عن طريق النور الباطني وليس عن طريق التفكير المنطقي . ولكن بالإسلام لأنه وجد فيه ترشيداً عقلياً للإنسان ومنهجاً عملياً بواقع الحياة ، ان الإسلام ممارسة وسلوك وطريقة متكاملة لفهم وضع الحياة ، تلك هي قيمة الإسلام في نظري :

انه إذا كان الغرب قد أصبح متقدماً من الناحية العلمية فإن المجتمع الإسلامي ما زال يستطيع أن يقوم بدور المعلم للمجتمع المسيحي وإن تعليمه الكثير وهذا هو سر انتشار الإسلام في أوروبا الآن نظراً لما يتميز به الإسلام من ديناميكية دائمة في مواجهة انماط الحياة .

أما الذين يعتقدون الإسلام فإن نظرتهم غير شاملة وانهم

ينخطعون المعنى الحقيقي لجوهر الإسلام، انه لا يجد في عبارة (ان المسيح ابن الله) أي معنى فالإله ليس بشر.

والرجل الأوروبي لا يباشر أي عبادة دينية بصورة منتظمـة وليس للدين في أوروبا تأثير قوي في حياة الناس ولذا فهم يعتقدون أن الآخرين يعيشون مثلهم.

إن إيماني بالإسلام ساعدني على فهم أبعاد الحياة التي كانت ستصبح مستغلقة على مدى إدراكـي أن لم أكن مسلما.

### «خاتمة تساقط أوراق الخريف»

لقد آن الآوان للمواجهة مع الفكر الغربي: مواجهة يقوم بها الإسلام إزاء قضية من أخطر القضايا وهي قضية التبعية والولاء، وقد كان الإسلام منذ اليوم الأول للزحف العربي المتمثل في النفوذ الأجنبي وفي طرح مفاهيم الغرب وعرضها على أفق الفكر الإسلامي محاولة لاحتواء الفكر الإسلامي وانحرافـه من ذاتـيه الخاصة ومن مفاهيمـه الجامـعة.

وقد كانت القضية الجامـعة ذاتـ شـقـين: هي في جملتها حرب الإسلام في مفهـوم التـوحـيدـ الخـالـصـ، وتـلكـ كانتـ قضـيةـ التـيـارـاتـ الـثـلـاثـ الـوـافـدـةـ.

- ١ — الفكر المسيحي والغربي.
- ٢ — الفكر الماركسي.

٣ — الفكر اليهودي وكانت تحاول تشكيك المسلمين في قيمهم، وإنحرافهم أي تسييّدهم بحملهم على مفهوم اللاهوت القائم على الانفصال بين الدين والدنيا وحجب مفهوم الإسلام بوصفه منهج حياة ونظام مجتمع، هذا من ناحية ومن ناحية أخرى حجب مفهوم الإسلام الصحيح عن أهل الغرب المتعلّعين في سوقه إلى مخرج من أزمة الحضارة الغربية وكان أن استطاعت حركة اليقظة أن تفرض مفهوم الاصالة والعودة إلى المنابع، وأن تحرر مفهوم الإسلام وترده إلى حقيقته، وأن تواجه الفكر الغربي نفسه وتعقبه في مختلف مفاهيمه السياسية والاجتماعية والاقتصادية والتربيوية وكشف اخبطاءه ونواصيه وعجزه عن العطاء.

وكانَت هذه المحاولة ذات أثر واضح كبير فقد فتحت الباب أمام علماء الغرب المستنيرين لينظروا في الإسلام نظرة جديدة فنُبَتَتْ تلك الظاهرة القوية التي تمثلت في كشف علماء الغرب أنفسهم عن انحراف الحضارة والعقيدة الغربيين على النحو الذي يتعارض مع المفهوم الإسلامي الأصيل لهما.

لقد خرجت أوروبا عن مفهوم الدين الحق المنزل وانحرفت به، ثم أقامت حضارة على غير قيم الأخلاق أو البعد الإلهي فكان لابد أيضاً أن تتعرض وتهار وكان لابد أن تكشف الأحداث المتواتية على فساد الوجهة الغربية حملها عقيدة وحضارة، وكان نتيجة تصدع نظريات النصرانية بدت ظاهرة عودة الغربيين إلى الإسلام ولا ريب أن الفكر البشري كان لابد أن ينتهي إلى ما

كشفت عنه الأبحاث فالنظرية البشرية أثبتت عدم القدرة على استيعاب العصور والبيئات وقصورها فقد عجزت نظريات الفكر البشري عن العطاء وسرعان ما أصابها العطب نتيجة قيامها على طابع الهوى والمطامع البشرية الخاصة.

أما في مجال العقيدة فقد قامت الفكرة على تحريف النص الالهي مما أدى إلى خروج الدين نفسه عن العقد الالهي المنظم للأديان ليكون ديناً قومياً خاصاً ، ولقد كان من أخطر اخترافات الفلسفة الغربية المعاصرة الترد على الله ، وهدم صروح الإيمان في النفوس ، واعلان استغناء الإنسان المعاصر على عطاء الأديان ،

وتساقطت نظريات الغرب ، مالتوس ، فرويد ، دارون ، ماركس ، دوركايم انهم يتحدثون عن عطاء الفكر الغربي «الذى يسمونه اثراء الفكر فما هو هذا العطاء ، أي مجال من المجالات نجد الفكر الإسلامي في حاجة إلى «رکام الفكر الغربي» هل في القصة الإباحية ، أم في الفلسفات المادية ، أم في مذاهب العلوم الاجتماعية والنفس والأخلاق التي لا تؤمن بالله ولا تقر مفهوم التوابت الأخلاقية» .

إن الفكر الغربي يتمثل في عناصر مختلفة :

أولاً : العلوم التجريبية ، وقد تكشفت نظرية استعلاء العلم وكيف تحطمت .

ثانياً: علوم انسانية واجتماعية ونفسية، وقد ظهر انها تستمد من أهواء النفس الملحدة الإباحية وجودها ووجهتها.

ثالثاً: الفلسفات المادية وقد تكشفت أخطاؤها.

رابعاً: النظريات الاقتصادية والسياسية وقد عرف انحرافها وعجزها.

لقد رفض المسلمون رأي ارسطو في الله (تبارك وتعالى) ونظريته في الثبات، كما رفض المسلمون نظرية هيجل في الجدلية والصراع ورفضوا مفهوم التطور المطلق لأنهم يؤمنون بمفهوم جامع عن الثوابت والمتغيرات، وقد عجزت الديمocratie والقومية والشيوعية والاشتراكية أن تقدم للمسلمين منهجاً صالحاً، لقد تبين للمسلمين اليوم أبعاد خطة المؤامرة عليهم، خطة الصهيونية في تدمير النفس الإنسانية والأخلاق وخطبة الغرب في فرض مفهوم الفصل بين الدين والدولة، وخطبة الماركسية في فرض مفهوم التفسير المادي القائم على الصراع الطبقي لقد اكتشف المسلمون مدى الكراهة العميقه التي يكنها الغرب للإسلام ومن منطلق هذا الحقد الأسود يعمد في مؤامرة واسعة إلى احتواء المسلمين والسيطرة عليهم، سيطرة اقتصادية وفكرية ومحاولة احتواء وتغيير أعراف المسلمين.

حيث (العلمانية) في الغرب و (الماركسية) في الشرق يكملان بعضهما بعضاً في منهج واحد هو التفسير المادي للتاريخ.

إن الغرب لا يريد أن يعود الإسلام إلى مصادره ومنابعه بعد

ان أجري فيه هذا التحول الخطير مدى قرن ونصف قرن من الزمان لأنهم يرون انهم بهذا التحول قد روضوا الإسلام وجعلوه محظى من فكرهم ومفاهيمهم وقد تجرد من اجنبته التي يطير بها وأصبح مقيدا ولكن ما الرأي الآن وقد تحطمت هذه المؤامرة تماماً وتكشف الموقف عن عدوة حقيقة لل المسلمين إلى فهم دينهم الحق الجامع الذي يختلف عن مفهوم الإسلام الذي يجرده اليوم على السنة اتباعهم وأوليائهم ، انها النكبة الكبرى التي منى بها الغرب حين أخذ الإسلام يحطم تلك القواعد التي بنوها سنوات ، وقد بدأو يرون تساقط أوراق الخريف ، ليس بالنسبة للوجود الإسلامي في بلاده بل في زحف الإسلام إلى الغرب نفسه وفي اسقاط علماء الغرب مفاهيم اللاهوت المنحرفة ويكشفون عن خطأ الحضارة في تجاهلها للبعد الاهي والبعد الأخلاقي .

انه تحول خطير بعيد المدى ، لم تظهر بعد اثاره العميقه ويكتفي أن نسجل هنا مظاهرة في مطلع القرن الخامس عشر الهجري الذي لن ينتهي حين يكون الإسلام قد تقدم إلى موقع الصدارة والحكم في العالم كله ، ان الغرب يهتز غصباً كلما رأى الأصولية الإسلامية تنموا تزدهر ، ويجرى وراء مؤامرات جديدة ومحاولات في صفة لاطفاء هذا النور الذي يستمد وجوده من نور الله ،

نعم لقد قدم الإسلام للبشرية المنهج الريادي المتفق على الفطرة والقائم على حقيقة المعادلة التي أقامها الحق تبارك وتعالى بين

الكون والإنسان وهي معادلة «اسلام الوجه لله وقبول الاستجابة لله تبارك وتعالى لاقامة منهج الله في الأرض واقامة الحضارة على السلام والأمن والأمان»، ولكن الغرب بكل قواه «الدينية والعلمية» رفضوا قانون الله وسنته الماضية إلى يوم القيمة،

﴿سَنَةَ اللَّهِ الَّتِي قَدْخَلَتْ مِنْ قَبْلٍ وَلَنْ يَحْدَلْ سَنَةَ اللَّهِ تَبَدِّي لَكَ﴾

هذه السنة القاضية بان

الأمة التي تخرج عن أمر الله لابد أن تدمر وتسقط وقد سقطت الحضارات اليونانية والرومانية والفارسية والفرعونية من قبل بهذا القانون وهذا هي الحضارة الغربية في موضع النذير الأخير ، حيث تدخل حثيثا مرحلة الحاق ، وهذه بواكيير ونذر هذه المرحلة: انكشفت خدعة تزييف الكتب القديمة التي اشار إليها القرآن منذ خمسة عشر قرنا ، وانكشف فساد الحضارة والمجتمعات الغربية التي قامت على أساس الهوى والمادية والإباحية والتي تنكرت لمنهج الله وتجاوزت بعد الاهلي وبعد الأخلاقي وقد بدت علامات سقوطها من خلال كتابات أهل الغرب أنفسهم .

إن هذه الدراسات الحديثة التي قدمها علماء غربيون بعد ان فهموا الإسلام (على انه نظام مجتمع ومنهج حياة) كما جدده رجال اليقظة الإسلامية ، هذه الدراسات التي كشفت عنها وقدمتها قد أحدثت اختراقا خطيرا بحدران الحضارة الغربية والفكر الغربي وزلزلتها كأشد القنابل دوياً عنيفاً حيث نسف بوکاي ، وجارودي واليسون وغيرهم الكتب القديمة ، والعلوم

## الاجتماعية والقانون الوضعي .

لقد رفض الغرب نظام الله تبارك وتعالى القائم على شريعته واستبدلوا به القانون البشري الوضعي الذي أوردهم موارد ال�لاك وقد حاولوا أن يجروا المسلمين إلى الخرافهم ولكن الأمور قد تغيرت الآن ، فقد اكتشف المسلمون فساد منهج الغرب ، كما انهم كشفوا عظمة منهج الإسلام ، وصدق الواقع ما جاء في القرآن الكريم عن عظمة عطاء القرآن في الاعجاز العلمي وصدق الواقع ما جاء في القرآن الكريم من تحريف النصارى واليهود للكتب المنزلة .

### (قراطيس تبدونها وتخفون كثيرا)

والموقف الآن في العقد الأول من القرن الرابع عشر الهجري كما يلي :

- أولاً : الإسلام يقتسم كل قارات العالم اقتحاما سليما .
- ثانياً : إن الغرب نفسه أصبح يعتقد انه لا طريق إلا طريق الإسلام .
- ثالثاً : تأكيد موقع العالم الإسلامي (القارة الوسطى) في امتلاك الثروة والطاقة والتفوق البشري حيثما يطلب منه أن يكون دائما على تعبئة قادرة على الردع للآعداء .
- رابعاً : إن الإسلام يستعد الآن للعودة إلى تطبيق الشرائع الإسلامية .

خامساً: إن المسلمين سيقتربون الحضارة الإسلامية مرة أخرى من خلال مفاهيمهم الأصلية وسيكون ما يأخذونه من الغرب بمثابة (مواد خام) يشكلونها في إطار مفهوم (التوحيد الخالص).  
هذا وبالله التوفيق،

أنور الجندي

غرة القعدة سنة ١٤٠٦

## المحتويات

|        |                 |
|--------|-----------------|
| الصفحة | الموضوع         |
| ٢      | المؤلف.....     |
| ٦      | آفاق البحث..... |
| ٧      | مدخل البحث..... |

### الباب الأول

#### الفكر الغربي قبل الإسلام

##### الفصل الأول

|    |                        |
|----|------------------------|
| ٢١ | نشأة الفكر الغربي..... |
|----|------------------------|

|    |                                                       |
|----|-------------------------------------------------------|
| ٢٨ | ما هو التراث الغربي الذي كانوا يملكون قبل الإسلام.... |
|----|-------------------------------------------------------|

##### الفصل الثاني

|    |                               |
|----|-------------------------------|
| ٣٣ | في الاحتواء إلى المواجهة..... |
|----|-------------------------------|

##### الفصل الثالث

|    |                              |
|----|------------------------------|
| ٤٢ | قبل الإسلام : فكر مختلط..... |
|----|------------------------------|

##### الفصل الرابع

|    |                                |
|----|--------------------------------|
| ٤٨ | ماذا أخذ الغرب وماذا أعطى..... |
|----|--------------------------------|

##### الفصل الخامس

|    |                                   |
|----|-----------------------------------|
| ٥٨ | أرسطو بين الفارابي وابن سينا..... |
|----|-----------------------------------|

##### الفصل السادس

|    |                               |
|----|-------------------------------|
| ٦٩ | مواجهة الفلسفة اليونانية..... |
|----|-------------------------------|

## الباب الثاني بين الأديان السماوية والفلسفات

### الفصل الأول

|                                                                      |    |
|----------------------------------------------------------------------|----|
| الأديان السماوية — والفلسفات.....                                    | ٧٩ |
| كيف واجه الفكر الغربي المسيحي معطيات العلم التجريبي<br>الإسلامي..... | ٨٥ |

### الفصل الثاني

|                                          |     |
|------------------------------------------|-----|
| وجوه الاختلاف بين المسيحية والإسلام..... | ١٠٣ |
|------------------------------------------|-----|

### الفصل الثالث

|                                           |     |
|-------------------------------------------|-----|
| الفكر الغربي : من اللاهوت إلى العلوم..... | ١١٢ |
|-------------------------------------------|-----|

### الفصل الرابع

|                                                |     |
|------------------------------------------------|-----|
| الفكر الغربي والمؤامرة على الفكر الإسلامي..... | ١٢٥ |
|------------------------------------------------|-----|

### الفصل الخامس

|                                            |     |
|--------------------------------------------|-----|
| تحفظات على منهج الغرب في البحث العلمي..... | ١٣٠ |
|--------------------------------------------|-----|

### الفصل السادس

|                                     |     |
|-------------------------------------|-----|
| منهج الإسلام في العلم والمعرفة..... | ١٣٥ |
|-------------------------------------|-----|

### الفصل السابع

|                                                    |     |
|----------------------------------------------------|-----|
| تراجع العلم بعد عجزه عن تقديم الحقيقة الشكلية..... | ١٤٢ |
|----------------------------------------------------|-----|

### الفصل الثامن

|                    |     |
|--------------------|-----|
| سقوط النظريات..... | ١٥٢ |
|--------------------|-----|

## الفصل التاسع

الفكر الغربي من العلوم إلى الفلسفات ..... ١٦٠

## الفصل العاشر

العلوم الإنسانية والاجتماعية ..... ١٨١

## الفصل الحادي عشر

سوم = (روائع) من الأدب الغربي ..... ١٩٦

### الباب الثالث

#### المواجهة مع الفكر الغربي

## الفصل الأول

الكشف عن محاولات الأضواء ..... ٢٠٥

## الفصل الثاني

صحيحـة التصحيح بعد المواجهة ..... ٢٢٢

### الباب الرابع

#### طاقة جديدة من النور

## الفصل الأول

محاولة الخروج من الطريق المسدود ..... ٢٤١

الباب الخامس  
ماذا يرى مفكرو الغرب في حضارتهم

الفصل الأول

حضارة الغرب في نظر مفكري الغرب ..... ٢٧١

الفصل الثاني

جارودي مرجع جديد في فهم الإسلام ..... ٢٨٩

الباب السادس

ماذا يرى مفكرو الغرب في عقيدتهم ..... ٣٠٥

المحتويات ..... ٣٥٧